
Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323  

 JHN : Jurnal Hukum Nusantara  
Journal Email : jhn@penacceleration.com 

Journal Web  : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 
Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu 
Hadits 
 
Dede Najwa Azizah1, Mayyadah Nahdatun Nasyiah2, Ken Meli Maharani3, Rizky 
Darmawan4, Ukasyah Mujahid5  
 
1Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 
2Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 
3Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 
4Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 
5Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

 
Email : dedenajwaazizah@gmail.com, mayyadahnahdatunnasyiah@gmail.com, 
kenmeli30@gmail.com, rd2222999gmail.com, ukasyahmujahid@gmail.com         
 

 
Received  : 2025-06-12; Accepted  : 2025-06-27; Published  : 2025-08-01 
 

 
Kata Kunci: hadits dhaif; 
klasifikasi; sanad; perawi; 
fadhail a’mal. 

 

Abstrak  

Hadis dhaif merupakan jenis hadis yang tidak memenuhi kriteria 
keotentikan karena kelemahan dalam sanad atau matan. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai definisi, jenis kelemahan, 
proses klasifikasi, serta pandangan ulama terhadap penerapan hadis dhaif, 
khususnya dalam keutamaan amal (fadhail al-a’mal). Studi ini menggunakan 
metode kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap 
literatur klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
hadis dhaif terbagi berdasarkan bentuk kelemahannya, seperti 
keterputusan sanad, kualitas perawi yang kurang, atau cacat tersembunyi 
dalam matan. Beberapa hadis dhaif bahkan bisa naik derajatnya menjadi 
hasan li ghairihi jika diperkuat oleh riwayat lain. Mayoritas ulama 
membolehkan penggunaannya dalam konteks motivasi amal dengan syarat-
syarat tertentu. Temuan ini menegaskan pentingnya klasifikasi dan 
penilaian hadis dhaif dalam menjaga integritas ajaran Islam agar umat tidak 
salah dalam memahami dan mengamalkan sabda Nabi.  

 

Keywords:  daif hadith; 
classification; sanad; 
narrator; virtuous acts.  

 

Abstract 

Daif hadith refers to narrations that fall short of authenticity standards due 
to problems in the chain of transmission or the content. This study explains 
the concept of daif hadith, the causes of weakness, how they are classified, 
and the views of scholars about using them, especially in virtuous deeds 
(fadhail al-a’mal). The research is based on library sources and uses a 
descriptive and analytical approach to study both classical and modern 
literature. The results show that daif hadith can be weak due to a broken 
chain, unreliable narrators, or hidden problems in the content. Some of them 
can be raised to hasan li ghairihi if supported by other reliable narrations. 
Most scholars agree that daif hadith can be used for moral encouragement 
under certain conditions. This study highlights the importance of 

http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn


  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323 I 315 
 

understanding daif hadith classification to help Muslims be more careful in 
practicing their religion. 

PENDAHULUAN  
Menurut bahasa kata "Hadis" atau al-Hadits berarti sesuatu yang baru atau yang 

biasa disebut dengan al-Jadid, yang merupakan lawan kata dari al-Qodim (sesuatu yang 

lama). Kata hadis juga bisa diartikan sebagai al-Khabar (berita), yaitu segala sesuatu yang 

dibicarakan kemudian diinformasikan dari seseorang kepada seseorang lainnya. Kata 

jamaknya adalah al-Ahadits (Zainuddin, Z., et all, 2011). Sedangkan menurut Sarbanun. 

(n.d.), secara terminologis, beberapa ulama mendefinisikannya dengan cara yang 

berbeda-beda. Meskipun demikian pada dasarnya maksud dan maknanya memiliki artian 

yang sama, salah satu pendapat yang dikemukakan oleh An-Nawawi mengenai hadits 

Dhaif adalah  “Hadist yang didalamnya tidak terdapat syarat-syarat Hadist Shahih dan 

syarat-syarat Hadist Hasan.” 

Jika dilihat dari tinjauan sudut pendekatan kebahasaannya, di dalam al-Qur'an dan 

Hadits kata Hadits dipergunakan didalam Al-Qur'an dan Hadits itu sendiri. Hadits dapat 

dilihat pada beberapa sabda Rasulullah SAW. diantara hadits-hadits tersebut ada 

beberapa yang dinarasikan oleh Jaiz ibn Tsabit yang dikeluarkan Abu Daud, Tirmidzi, dan 

Ahmad, yang memberikan penjelasan tentang doa Rasulullah SAW. terhadap seseorang 

yang telah menyampaikan dan menghafal suatu hadis darinya. 

Proses klasifikasi hadits memegang peranan penting untuk menilai sejauh mana 

suatu riwayat dapat dipercaya dan dijadikan sebagai dasar ajaran. Menurut Imam Ibnu 

Hajar al-Asqalani, suatu hadits dikategorikan sebagai dhaif apabila terdapat dua 

penyebab utama yaitu adanya cacat pada kredibilitas perawi dan terputusnya rantai 

periwayatan (sanad), baik di bagian awal, tengah, maupun akhir. 

Kelemahan pada hadits atau sebab dhaifnya suatu hadits dapat terletak baik pada 

sanad maupun matan-nya. Kelemahan pada sanad dapat disebabkan oleh masalah dalam 

kesinambungan rantai periwayatan (ittishāl al-sanad), ini mencakup pengenalan 

terhadap berbagai bentuk kelemahan sanad—seperti muallaq, mursal, munqathi’, 

mudallas, dan lainnya—maupun karena kualitas kepribadian dan kredibilitas perawinya 

yang tidak memenuhi syarat tsiqah. Sedangkan, kelemahan yang terletak di matan, dapat 

terjadi di bagian sandaran matan itu sendiri, dan atau bisa terletak pada kejanggalan atau 

syadz-nya (Tambak & Khairani, 2023). Meski dianggap lemah, hadis dhaif tetap menarik 

perhatian para ulama dari berbagai mazhab, khususnya dalam hal boleh atau tidaknya 

mengamalkannya. Perbedaan pendapat muncul terutama ketika hadis dhaif digunakan 

dalam ranah fadhailul a‘mal (keutamaan amal), bukan dalam penetapan hukum-hukum 

syariat seperti halal-haram atau perkara akidah. 

Klasifikasi hadits dhaif menjadi sangat krusial dalam menjaga kemurnian ajaran 

Islam. Dengan memahami tingkat kelemahan sebuah hadits, umat Islam dapat lebih 

berhati-hati dalam mengamalkannya, terlebih dalam hal fadhail a’mal (keutamaan amal) 

yang masih membuka ruang penggunaan hadits dhaif dengan syarat-syarat tertentu. Oleh 

karena itu, pemahaman mendalam terhadap proses klasifikasi ini menjadi langkah awal 

dalam mencegah penyimpangan pemahaman serta penyalahgunaan dalil dalam 

kehidupan beragama. 



316 I Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu Hadits 
 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penulisan jurnal ini diarahkan untuk mengkaji 

secara sistematis beberapa persoalan pokok, antara lain; menjelaskan pengertian hadis 

dan hadis dhaif secara konseptual, menguraikan macam-macam hadis dhaif dan 

penyebab kelemahannya, memaparkan kriteria-kriteria yang digunakan dalam menilai 

suatu hadis sebagai dhaif, menjelaskan proses klasifikasi hadis dhaif dalam studi ilmu 

hadis, serta mengkaji hukum pengamalan hadis dhaif menurut berbagai pandangan 

ulama dan mazhab. 

Dengan memahami klasifikasi dan penilaian hadis dhaif secara mendalam, umat 

Islam dapat lebih selektif dalam mengamalkan hadis, terutama dalam perkara fadhail 

a’mal (keutamaan amal) yang masih membuka ruang pengamalan hadis dhaif dengan 

ketentuan tertentu. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan utama 

berupa studi kepustakaan. Penelitian kualitatif  sendiri bertujuan untuk mendapatkan 

pemahaman yang mendalam terkait persoalan-persoalan manusia dan aspek sosialnya 

(Malahati et al., 2023). Menurut Miqzaqon T dan Purwoko dalam jurnal yang ditulis oleh 

Nurrisaa, Hermina, dan Norlaila (2025), studi kepustakaan merupakan metode 

pengumpulan data dan informasi yang dilakukan dengan memanfaatkan berbagai sumber 

yang tersedia di perpustakaan, seperti buku, dokumen, majalah, serta catatan sejarah dan 

sejenisnya. Sehubungan dengan pernyataan tersebut, pada proses penelitian ini 

dilakukan melalui analisis terhadap berbagai literatur yang relevan, mencakup kitab-

kitab klasik ilmu hadis, jurnal-jurnal ilmiah, serta buku-buku akademis modern yang 

mengulas topik hadits dhaif dari beragam sudut pandang. Teknik yang digunakan 

mencakup pencatatan, telaah kritis, dan analisis isi terhadap sumber-sumber yang telah 

dihimpun. Alat bantu dalam penelitian ini berupa lembar pencatatan isi yang difungsikan 

untuk mengelompokkan informasi sesuai dengan fokus kajian hadits dhaif yang telah 

diteliti. 

Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan metode 

deskriptif-analitis, Ratna (2012) memaparkan bahwa metode deskriptif analitik 

merupakan pendekatan yang dilakukan dengan memaparkan fakta-fakta terlebih dahulu, 

lalu dilanjutkan dengan proses analisis secara sistematis, pada jurnal ini bertujuan untuk 

memperoleh kesimpulan yang mendalam mengenai klasifikasi dan penilaian hadis dhaif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pengertian Hadits Dhaif 

Muhaddisin membagi hadits menjadi tiga golongan: shahih, hasan, dan dhaif. 

Golongan ini dibagi berdasarkan mutu hadits, dengan kriteria kualitas perawi dan 

kesinambungan mata rantai periwayatan. Mutu tertinggi adalah hadits yang shahih, 

diikuti oleh hasan, dan terakhir dhaif (Dzakiy, A. F., 2022). 

Kata ضعيف dalam bahasa Arab berarti "lemah" dan merupakan lawan dari  قوي (kuat). 

Sebagai lawan dari shahih, kata dha'if juga berarti  سقيم (sakit). Oleh karena itu, istilah hadis 

dha'if secara bahasa berarti hadis yang lemah, sakit, atau tidak kuat. Istilah "dhaif" di sisi 

lain, mengacu pada hadis yang tidak memenuhi satu atau lebih persyaratan untuk hadis 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323 I 317 
 

"shahih" atau "hasan", atau hadis yang tidak memiliki karakteristik hadis "shahih" atau 

"hasan". Hadis "dhaif" adalah hadis "mardud", yaitu hadis yang tidak diterima sebagai 

dasar hukum oleh para ulama hadis (Rofiah, K., 2018). Menurut Ahmad Farih Dzakiy, 

Muhammad Da'in Khozanii, dan Siti Mulazama pada jurnal (Dzakiy, A. F., 2022), hadis 

dhaif adalah hadis yang tidak memenuhi syarat hadis sahih atau hasan. Hadis dhaif tidak 

sama dengan hadis maudhu' atau palsu. Hadis dhaif adalah hadis yang bersumber dari 

Nabi Muhammad, tetapi perawi hadis tersebut kurang hafalan atau kredibilitasnya, atau 

ada putusnya mata rantai periwayatan. Sedangkan hadis maudhu' adalah informasi yang 

diriwayatkan atas nama Nabi Muhammad SAW, tetapi sebenarnya bukan dari beliau. 

Secara etimologis, "hadits" merupakan kata benda (isim) yang berasal dari kata "al-

tahdis" yang berarti "percakapan." Kata "hadits" sendiri memiliki beberapa makna, antara 

lain: 

1. "Jadid" (baru), yang merupakan lawan kata "qadim" (lama). Atas dasar ini, qadim 

berarti Kitab Allah, sedangkan jadid merujuk pada hadits-hadits Nabi (saw).1 Akan 

tetapi, rumusan lain menyebutkan bahwa Al-Qur'an disebut sebagai wahyu matluw 

karena dibacakan oleh malaikat Jibril, sedangkan hadits-hadits disebut sebagai wahyu 

ghair matluw karena tidak dibacakan oleh malaikat Jibril. Nah, jika keduanya 

merupakan wahyu, maka dikotomi yang satu bersifat qadim dan yang lainnya bersifat 

jadid tidak diperlukan lagi. 

2. "Qarib," yang berarti "dekat" atau "dalam waktu dekat." 

3. "Khabar," yang berarti berita, sesuatu yang dibicarakan dan disampaikan dari satu 

orang ke orang lain. Hadits selalu menggunakan ungkapan أنبأنا أخربنا, حدثنا , و  "melaporkan 

kepada kita," "memberi tahu kita," dan "memberi tahu kita." Dari makna terakhir ini 

muncul ungkapan "Hadits Nabi," yang bentuk jamaknya adalah "Ahadith." 

Allah-pun, memakai kata hadits dengan arti khabar dalam firman-Nya: 

Artinya: “Maka hendaklah mereka mendatangkan suatu khabar yang sepertinya jika 

mereka orang benar” (QS.52:34). 

Mengenai makna hadis secara terminologis, terdapat perbedaan pendapat antara 

para ahli hadis dan para ahli ushul. Sebagian ahli hadis memberikan definisi hadis secara 

sempit (terbatas), sementara sebagian lainnya lebih menyukai definisi yang luas. Definisi 

hadis secara sempit, seperti yang diberikan oleh Mahmud Tahhan pada jurnal (Rofiah, K., 

2018), adalah: 

“Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi baik berupa perkataan atau perbuatan atau 

persetujuan atau sifat” 

Ulama hadis yang lain memberikan pengertian hadis sebagai berikut: 

“Segala ucapan Nabi SAW, segala perbuatan dan segala keadaanya.” 

Definisi hadis yang luas, sebagaimana dikemukakan oleh sebagian ulama seperti Ath 

Thiby, menyatakan bahwa hadis tidak hanya mencakup perkataan, perbuatan dan 

persetujuan Nabi (hadis marfu’), tetapi juga perkataan, perbuatan dan persetujuan para 

Sahabat (hadis mauquf) dan Tabi’in (hadis maqthu’). 

Sedang menurut ahli ushul, hadits adalah: 

“Segala perkataan, segala perbuatan dan segala taqrir nabi SAW yang bersangkut 

paut dengan hukum”. 

Dari definisi ulama Ushul Fiqih di atas, jelaslah bahwa keterangan tentang riwayat 

hidup Nabi di masa kecil, kebiasaan-kebiasaan beliau, kesukaan beliau dalam hal 



318 I Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu Hadits 
 

makanan dan pakaian, yang tidak ada sangkut pautnya dengan hukum, tidak disebut 

hadits. 

B. Kriteria Hadits Dhaif 

 Sibyan, H. Mengamalkan Hadist Dha’if menyatakan bahwa Hadist dhaif yang mana 

dikarenakan tidak terpenuhinya syarat hadis hasan dan shahih, seperti sanad dan 

matannya tidak memenuhi kriteria, baik dikarenakan sanad yang tidak bersambung 

(muttasshil), adanya keganjilan, adanya cacat yang tersembunyi (‘illat), dan para 

perawinya tidak adil maupun tidak dhabit.  

Jika sanad dalam suatu hadist memenuhi kriteria, seperti tersambungnya sanad 

atau rantai periwayatan hadist dari awal sampai akhir hingga diterimanya hadist tersebut 

kepada kita, setiap perawinya terpercaya, hingga matan atau isi dalam hadist terbebas 

dari cacat tersembunyi maupun kejanggalan, maka hadist tersebut shahih. Namun, 

apabila sanadnya tidak memenuhi kriteria tersebut, maka kualitas hadis akan dinilai 

lemah atau dhaif, bahkan bisa tergolong palsu. (Arfian, 2021) 

Kriteria hadis dhaif ditentukan ketika salah satu syarat yang ada pada hadis shahih 

dan hadis hasan tidak terpenuhi seperti penjelasan di atas. (Kusnadi, 2018) menyatakan 

beberapa kriterianya, sebagai berikut: 

1. Sanadnya tidak bersambung (inqitha’ as-sanad) 

Sanad secara etimologis artinya sandaran, pijakan, pegangan yang dapat dipercaya 

(Rahman, 2010). Jika sanad dalam suatu hadist memenuhi kriteria, seperti 

tersambungnya sanad atau rantai periwayatan hadist dari awal sampai akhir hingga 

diterimanya hadist tersebut kepada kita, setiap perawinya terpercaya, hingga matan atau 

isi dalam hadist terbebas dari cacat tersembunyi maupun kejanggalan, maka hadist 

tersebut shahih. Namun, apabila sanadnya tidak memenuhi kriteria tersebut, maka 

kualitas hadis akan dinilai lemah atau dhaif, bahkan bisa tergolong palsu (Arfian, 2021). 

Misalnya ada perawi yang tidak bisa dipastikan bertemu dengan perawi sebelumnya atau 

terdapat kesalahan dalam urutan, maka hadist tersebut dikategorikan dhaif. Ini berarti 

ada kekurangan dalam keaslian transmisi hadist tersebut. 

2. Perawi Tidak Adil 

Fahrizal Bahari dalam karyanya ‘Adalah Menurut Muhaddithi, menyatakan bahwa 

Ibn al-Salah menentukan kriteria seorang periwayat yang bisa disebut adil, yaitu; 

beragama Islam, menjaga kehormatan diri, baligh atau sudah dewasa, tidak berbuat fasik, 

dan berakal. Namun, pada akhirnya dapat disimpulkan periwayat yang adil jika 

memenuhi kriteria berikut, diantaranya; muslim, mukallaf, melaksanakan ketetapan 

agama, dan selalu menjaga muru'ah (kehormatan diri).  Keadilan seorang perawi sangat 

penting karena, jika perawi tidak dapat dipercaya, hadis yang ia riwayatkan juga tidak 

dapat dipastikan kebenarannya, sehingga hadis itu menjadi dhaif. 

3. Perawi Kurang Dhabit 

Dabit adalah ketika perawi yang memiliki kemampuan hafalan yang kuat, mulai dari 

saat menerima hadis hingga menyampaikannya kepada orang lain, serta memahami isi 

riwayat yang disampaikan. (Bunganegara & Rayyn, 2023) dalam kutipan (Yuslem, 2001) 

menyebut, jika sebuah hadis memiliki kelemahan, terutama dalam hal kedabitan—seperti 

sering melakukan kesalahan, daya ingat yang buruk, ceroboh, kerap ragu-ragu, atau 

menyelisihi riwayat dari perawi terpercaya—maka hadis tersebut dapat diklasifikasikan 

sebagai hadis dhaif dan tidak dapat dijadikan sebagai dalil. 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323 I 319 
 

4. Terdapat Illat 

Hikmawati Sultani, dkk (2023). menjelaskan bahwa meskipun para ulama memiliki 

beragam definisi tentang ‘illat, pada dasarnya semuanya mengarah pada pengertian yang 

sama, yaitu adanya cacat tersembunyi dalam hadis. Mereka merujuk pada pendapat Ibnu 

Ṣalāḥ, al-Nawawi, dan Manna‘ al-Qaṭṭān yang mendefinisikan hadis mu‘allal sebagai hadis 

yang secara lahir tampak sahih, namun setelah dilakukan verifikasi dan validasi 

mendalam, ditemukan ‘illat yang merusak keabsahan hadis tersebut. Lebih lanjut, 

Hikmawati dkk. menekankan pentingnya membedakan antara cacat secara umum dan 

khusus. Cacat umum seperti kelemahan perawi (al-ṭa‘n fī al-rāwī) atau keterputusan 

sanad (inqiṭā‘ fī al-sanad) bersifat mudah dikenali. Sedangkan ‘illat dalam konteks hadis 

mu‘allal merujuk pada cacat yang tersembunyi dan hanya dapat diketahui melalui 

penelitian yang mendalam dan komprehensif. Cacat semacam ini dapat menyebabkan 

perubahan status hadis dari maqbūl (diterima) menjadi mardūd (tertolak). 

C. Klasifikasi Hadits Dhaif 

 Dalam kajian ilmu hadits, proses klasifikasi hadits memegang peranan penting 

untuk menilai sejauh mana suatu riwayat dapat dipercaya dan dijadikan sebagai dasar 

ajaran. Salah satu kategori hadits yang menjadi sorotan utama adalah hadits dhaif. 

Klasifikasi hadits dhaif menjadi sangat krusial dalam menjaga kemurnian ajaran Islam. 

Dengan memahami tingkat kelemahan sebuah hadits, umat Islam dapat lebih berhati-hati 

dalam mengamalkannya, terlebih dalam hal fadhail a’mal (keutamaan amal) yang masih 

membuka ruang penggunaan hadits dhaif dengan syarat-syarat tertentu. Oleh karena itu, 

pemahaman mendalam terhadap proses klasifikasi ini menjadi langkah awal dalam 

mencegah penyimpangan pemahaman serta penyalahgunaan dalil dalam kehidupan 

beragama. 

1. Keterputusan dalam Rantai Periwayatan (Saqt fi al-Isnad) 

Salah satu penyebab utama sebuah hadis dianggap lemah adalah adanya pemutusan 

dalam jalur periwayatan. Ini berarti sanad tidak lengkap atau terdapat perawi yang 

hilang, sehingga kebenaran hadis sulit dipastikan. Beberapa bentuk dari kategori ini 

antara lain: 

a. Mu’allaq 

Merupakan hadis yang perawinya di awal sanad tidak disebutkan. Biasanya 

ditemukan dalam kitab-kitab hadis, di mana penulis langsung menyebut Nabi 

Muhammad SAW tanpa menjelaskan siapa perawi sebelumnya. 

b. Mursal 

Terjadi ketika seorang tabi'in meriwayatkan langsung dari Nabi tanpa menyebutkan 

sahabat yang menjadi perantara. Hal ini membuat sanadnya tidak lengkap karena 

tabi'in tidak mungkin menerima hadis langsung dari Nabi. 

c. Mu’dhal 

Hadis ini memiliki dua atau lebih perawi yang hilang secara berurutan dalam satu 

sanad, menjadikannya lebih lemah dibandingkan hadis mursal. 

d. Munqathi’ 

Ditandai dengan terputusnya sanad di bagian tengah, biasanya karena seorang 

perawi meriwayatkan dari tokoh yang belum pernah ia jumpai, sehingga jalur 

periwayatannya dianggap tidak bersambung. 

 



320 I Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu Hadits 
 

2. Kelemahan/ cacat pada Perawi (Ta’n fi al-Rawi) 

Selain karena terputusnya sanad, hadis juga dapat dikategorikan sebagai dhaif jika 

terdapat kelemahan dalam pribadi atau kapasitas perawinya. Hal ini bisa berkaitan 

dengan integritas moral, ketelitian, atau reputasi ilmiah mereka. Beberapa jenisnya 

meliputi: 

a. Munkar 

Merupakan hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang lemah dan isinya 

bertentangan dengan riwayat yang dibawakan oleh perawi yang lebih terpercaya 

dan kuat. 

b. Mu’allal 

Hadis yang pada permukaan tampak sahih, namun setelah ditelusuri secara kritis 

terdapat cacat tersembunyi yang memengaruhi validitasnya, baik dalam sanad 

maupun isi. 

c. Mudraj 

Hadis yang matannya mengalami penambahan dari perawi, biasanya berupa 

penjelasan atau komentar, tetapi disisipkan tanpa tanda pemisah yang jelas, 

sehingga seolah-olah bagian dari sabda Nabi. 

 Mengetahui dan memahami berbagai jenis kelemahan dalam hadis sangat penting 

dalam menjaga otentisitas ajaran Islam. Melalui klasifikasi ini, umat Islam dapat lebih 

selektif dalam menerima dan mengamalkan hadis, terutama yang berkaitan dengan 

hukum dan ibadah. Proses klasifikasi ini juga menunjukkan betapa telitinya ulama dalam 

menjaga keabsahan setiap riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

 Selain klasifikasi hadis dhaif berdasarkan faktor penyebab kelemahannya, hadis 

dhaif juga dapat dibedakan berdasarkan kemungkinan hadis tersebut naik ke derajat yang 

lebih tinggi. Secara umum Kholis (2016) menyatakan, hadis dhaif terbagi menjadi dua 

kelompok utama. 

 Pertama, yaitu hadis dhaif yang berpotensi meningkat statusnya menjadi hadis 

hasan li ghairihi apabila diperkuat oleh jalur riwayat lain. Jenis hadis ini termasuk yang 

kelemahannya dianggap ringan, misalnya karena sanadnya terputus (seperti muallaq, 

munqathi’, mursal, mu’dhol) atau disebabkan ketidaktahuan terhadap perawi (majhul). 

Walaupun pada awalnya hadis ini tergolong dhaif, namun jika memiliki jalur pendukung 

yang sahih, maka dapat naik derajatnya. 

 Kedua, ialah hadis dhaif yang tidak dapat ditingkatkan kedudukannya karena 

kelemahannya bersifat berat. Misalnya, hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang 

ditinggalkan (matruk), banyak kesalahan atau pemalsuan (munkar), serta dari perawi 

yang terbukti memalsukan riwayat (maudhu’). Hadis dalam kategori ini tetap berada 

dalam status dhaif, meskipun ada riwayat lain yang tampak serupa. 

D. Hukum Mengamalkan Hadits Dhaif 

 Di ranah studi hadits, persoalan penggunaan hadis dhaif—yang statusnya lemah—

sebagai pijakan dalam beramal atau menetapkan hukum, menjadi titik silang pendapat di 

kalangan para ulama. Ragam perbedaan ini muncul dari cara pandang mereka yang 

berlainan dalam memaknai otoritas hadis, tergantung pada konteks penggunaannya: 

apakah untuk penetapan hukum, urusan akidah, atau sekadar keutamaan amal (fadhail 

al-a'mal). Di bawah ini tersaji beberapa corak pandangan para ulama terkait kebolehan 

maupun larangan dalam mengamalkan hadis dhaif menurut Nur Kholis (2016). 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323 I 321 
 

1. Tidak Diperbolehkan 

Sebagian besar ulama hadis melarang secara mutlak penggunaan hadis dhaif, baik 

dalam perkara hukum maupun dalam keutamaan amal (fadhail al-a'mal). Pandangan ini 

dianut oleh tokoh-tokoh seperti Yahya bin Ma'in (w. 233 H), Abu Bakr bin Al-‘Araby (w. 

543 H), Imam Al-Bukhari (w. 256 H), Imam Muslim (w. 261 H), dan Ibnu Hazm (w. 456 H) 

(al-Albani, 1996). Mereka menilai bahwa hadis dhaif tidak bisa dijadikan pijakan hukum, 

terutama dalam menetapkan perkara halal dan haram. Sebab, hadis yang lemah 

menimbulkan keraguan dan tidak memiliki kekuatan hujjah yang pasti (Kusnadi, 2018). 

Namun demikian, Imam Abu Hanifah sebagai mujtahid pertama dari empat imam 

mazhab memiliki pandangan yang berbeda. Ia membolehkan penggunaan hadis dhaif 

sebagai dasar hukum apabila tidak ditemukan dalil dari Al-Qur'an atau hadis sahih. Bagi 

Abu Hanifah, hadis dhaif masih lebih kuat dibandingkan dengan qiyas atau ra’yu (az-

Zahabi, 1419). Dengan demikian, dalam kondisi tidak ditemukannya nash lain, hadis dhaif 

tetap dapat dijadikan hujjah (Kusnadi, 2018). 

2. Diperbolehkan dengan Syarat 

Di sisi lain, sebagian ulama membolehkan penggunaan hadis dhaif, khususnya 

dalam persoalan fadhail al-a’mal dan nasihat (al-mawa’iz), asalkan memenuhi syarat-

syarat tertentu. Beberapa syarat pokok yang disepakati oleh para ulama adalah: 

- Hadis yang digunakan tidak tergolong sangat lemah, seperti yang diriwayatkan 

oleh pendusta atau orang yang sering melakukan kesalahan fatal. 

- Harus didukung oleh dalil lain yang lebih kuat. 

- Saat digunakan, hadis tersebut tidak diyakini sebagai dalil yang valid, melainkan 

sebagai bentuk kehati-hatian dalam beramal (al-Munawar, 2017). 

a. Sohari (2014) menguraikan tambahan syarat sebagai berikut: 

Hadis dhaif hanya digunakan dalam konteks motivasi beramal (targhib) atau 

peringatan (tarhib), dan bukan dalam urusan akidah atau hukum syariat. 

b. Yang digunakan adalah hadis dhaif ringan (bukan maudhu’ atau yang sangat lemah). 

c. Tidak boleh meyakini bahwa hadis tersebut benar-benar merupakan sabda Nabi 

Muhammad SAW. 

d. Harus memiliki dukungan dari dalil sahih secara umum. 

e. Tidak boleh dipopulerkan secara luas, agar tidak mengaburkan kedudukan hadis 

sahih. 

f. Harus dijelaskan bahwa hadis tersebut tergolong dhaif, sebagai bentuk amanah 

ilmiah dan menghindari dosa menyembunyikan ilmu. 

g. Tidak boleh menggunakan lafaz yang bersifat menetapkan (jazm), sebab hal ini bisa 

menyesatkan orang awam yang tidak memahami perbedaan dengan lafaz tamridh 

(Sohari, 2014). 

Pandangan ini menunjukkan bahwa penggunaan hadis dhaif bisa dibenarkan, tetapi 

dengan batasan yang ketat dan harus disampaikan dengan tanggung jawab ilmiah. 

3. Tidak Diperbolehkan Secara Mutlak 

Sebagian ulama mengambil sikap yang lebih ketat dengan melarang penggunaan 

hadis dhaif dalam bentuk apa pun, baik dalam urusan keutamaan amal maupun dalam 

penetapan hukum. Pandangan ini diikuti oleh Imam Abu Bakar Ibn al-‘Arabi, al-Syihab al-

Khafaji, dan al-Jalal al-Dawwani (Nur Kholis, 2016). Mereka menekankan bahwa 

ketetapan hukum dan akidah harus didasarkan pada dalil yang sahih secara mutlak. 



322 I Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu Hadits 
 

4. Diperbolehkan Secara Mutlak 

Sebaliknya, ada pula ulama yang memperbolehkan pengamalan hadis dhaif secara 

menyeluruh, baik dalam urusan fadhail al-a’mal maupun hukum syariat, selama hadis 

tersebut tidak tergolong sangat lemah (dhaif syadid), dan tidak bertentangan dengan dalil 

lain yang lebih kuat. 

Imam Ahmad bin Hanbal pernah menyatakan bahwa hadis dhaif lebih baik 

digunakan daripada ra’yu (pendapat pribadi), selama tidak ditemukan dalil lain (al-

Munawar, 2017). Imam Ibnu Mandah juga menyampaikan bahwa Imam Abu Dawud kerap 

meriwayatkan hadis dhaif bila tidak ada dalil lain yang tersedia, karena hadis dhaif tetap 

lebih dapat dipertanggungjawabkan daripada ra’yu semata. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pemaparan dan kajian yang telah disampaikan, dapat dipahami bahwa 

hadis dhaif memegang posisi yang tidak bisa diabaikan dalam ranah kajian hadis, 

meskipun statusnya lemah secara sanad maupun matan. Kelemahan ini muncul akibat 

tidak terpenuhinya standar kualitas perawi, kesambungan sanad, atau karena adanya 

kejanggalan pada isi riwayat. Oleh sebab itu, klasifikasi hadis dhaif menjadi penting 

sebagai pijakan ilmiah untuk menakar validitas sebuah riwayat secara bertingkat dan 

sistematis. 

 Ragam jenis hadis dhaif, seperti mursal, mu’dhal, mu’allaq, hingga munkar, 

menunjukkan bahwa tidak semua hadis lemah berada pada level yang sama. Beberapa di 

antaranya bahkan masih mungkin diamalkan dalam ruang lingkup tertentu jika didukung 

jalur lain yang memperkuat, sementara sebagian lainnya tertolak karena kelemahannya 

sangat berat. 

 Perbedaan pandangan ulama terkait kebolehan beramal dengan hadis dhaif 

mencerminkan keluasan metodologi dalam tradisi Islam klasik. Sebagian besar 

membolehkan secara terbatas, khususnya untuk fadhail a‘mal dan bukan dalam 

penetapan hukum atau persoalan keyakinan. Ini menunjukkan adanya kehati-hatian 

dalam menjaga otentisitas syariat Islam. 

 Dengan demikian, pemahaman terhadap struktur kelemahan hadis serta peta 

ijtihad para ulama menjadi bekal penting agar umat Islam tidak gegabah dalam menerima 

setiap riwayat. Ketelitian dalam menimbang dan menyikapi hadis dhaif bukan hanya 

mencerminkan adab terhadap sunnah Nabi, tetapi juga menjadi bentuk tanggung jawab 

ilmiah dalam menjaga integritas ajaran Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Albani, M. N. (1996). Tamam al-Minnah fi al-Ta'liq 'ala Fiqh al-Sunnah. Riyadh: Dar al-
Rayah. 

al-Munawar, S. A. H. (2017). Penggunaan dan penyalahgunaan hadis dalam kehidupan. 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 3(2), 37–48. 

Arfian. (2021). Tradisi periwayatan umat Islam (Sanad Hadis, Sanad Kitab dan Sanad 
Doa). Jurnal Dirayah, 1(2), 162–179. Retrieved from 
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/dirayah/article/view/168 

az-Zahabi, M. A. (1998). Manaqib al-Imam Abi Hanifah wa Sahibaih. Beirut: Lebanon. 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 – 323 I 323 
 

Bahari, F. (n.d.). ‘Adalah menurut muhaddithīn. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 
19(1), 11–20. Retrieved June 15, 2025, from 
https://www.ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/almabsut/article/view/117  

Bunganegara, M. H., & Rayyn, I. G. B. A. P. (2023). Kaedah kedabitan periwayat: Kaedah al-
jarh wa tadhbit. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 8(2), 123–138. Retrieved from 
https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna  

Kholis, M. M. N. (2016). Hukum mengamalkan hadits dhaif dalam fadhail a’mal: Studi 
teoritis dan praktis. Al-Tsiqoh: Islamic Economy and Da’wa Journal, 1(2), 26–39. 
Retrieved from http://e-journal.ikhac.ac.id/index.php/AlTsiqoh  

Kusnadi, K. (2018). Kehujjahan hadis daif dalam permasalahan hukum menurut pendapat 
Abu Hanifah. Jurnal Ulumul Syar’i, 7(2), 29–44. Retrieved from https://e-
journal.stishid.ac.id/index.php/uls/article/view/29  

Nur Kholis, M. M. (2016). Hukum mengamalkan hadis dhaif dalam fadhail a’mal: Studi 
teoritis dan praktis. Al-Tsiqoh: Islamic Economy and Da’wa Journal, 1(2), 55–66. 

Rahman, M. S. (2010). Kajian matan dan sanad hadits dalam metode historis. Jurnal Al-
Syir’ah, 8(2), 425–436. 

Rambe, M. S., Husna, J., & Waharjani. (2022). Hukum mengamalkan hadits dhaif dalam 
fadhail a’mal. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 10(2), 258–270. 

Ramadhan, A. (2023, April 6). Mengenal hadis dhaif dan klasifikasinya. Bincang Syariah. 
Retrieved from https://bincangsyariah.com/kolom/mengenal-hadis-dhaif-dan-
klasifikasinya/  

Sarbanun. (n.d.). Macam-macam hadits dari segi kualitasnya. Sekolah Tinggi Agama Islam 
(STAI) An-Nur Jati Agung. [Unpublished manuscript]. 

Sibyan, H. (n.d.). Mengamalkan hadits dha’if. Retrieved June 15, 2025, from 
https://www.academia.edu/66719255/MENGAMALKAN_HADITS_DHOIF  

Sohari. (2014). Hukum pengamalan hadis dha’if untuk keutamaan beramal. Jurnal Al-
Ahkam, 10(1), 47–49. 

Sultani, H., Hariadi, & Hasbullah. (2023). ‘Illat al‑Hadis: Konsep hingga keurgensiannya 
dalam kritik hadis. Pappasang: Jurnal ‘Ilmu Hadis, 6(1), 11–24. Retrieved from 
https://journal.iainpare.ac.id/index.php/pappasang/article/view/675 

Tambak, S. P., & Khairani. (2023). Kualitas kehujjahan hadis (sahih, hasan, dhaif). 
Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies, 3(1), 117–128. 
https://doi.org/47467/tarbiatuna.v3i1.2663 

Yuslem, N. (2001). Ulumul Hadis. [Place unknown]: Mutiara Sumber Widya. 

Zainuddin, Z., Malik, A. J., Ubed, A., Nawawi, M., & Al-Hana, R. (2011). Studi Hadits (H. M. 
Manan, Ed.). UIN Sunan Ampel Press. Retrieved from 
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/1182/1/Rudy%20Al%20Hana_Studi%20
Hadits.pdf  

 


