Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 - 323
JHN : Jurnal Hukum Nusantara

Journal Email : jhn@penacceleration.com JURNALHUKUM

PEN

,/u./w/u;/

NUSANTARA—

Journal Web : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn

Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi Ilmu

Hadits

Dede Najwa Azizahl, Mayyadah Nahdatun Nasyiah?, Ken Meli Maharani3, Rizky
Darmawan?, Ukasyah Mujahid>

1Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
ZUniversitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
3Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
4Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
sUniversitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

Email :dedenajwaazizah@gmail.com, mayyadahnahdatunnasyiah@gmail.com,
kenmeli30@gmail.com, rd2222999gmail.com, ukasyahmujahid @gmail.com

Received : 2025-06-12; Accepted : 2025-06-27; Published : 2025-08-01

Kata Kunci: hadits dhaif;

klasifikasi; sanad; perawi;

fadhail a’'mal.

Keywords: daif hadith;
classification; sanad;
narrator; virtuous acts.

Abstrak

Hadis dhaif merupakan jenis hadis yang tidak memenuhi kriteria
keotentikan karena kelemahan dalam sanad atau matan. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai definisi, jenis kelemahan,
proses klasifikasi, serta pandangan ulama terhadap penerapan hadis dhaif,
khususnya dalam keutamaan amal (fadhail al-a’mal). Studi ini menggunakan
metode kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap
literatur klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
hadis dhaif terbagi berdasarkan bentuk kelemahannya, seperti
keterputusan sanad, kualitas perawi yang kurang, atau cacat tersembunyi
dalam matan. Beberapa hadis dhaif bahkan bisa naik derajatnya menjadi
hasan li ghairihi jika diperkuat oleh riwayat lain. Mayoritas ulama
membolehkan penggunaannya dalam konteks motivasi amal dengan syarat-
syarat tertentu. Temuan ini menegaskan pentingnya Klasifikasi dan
penilaian hadis dhaif dalam menjaga integritas ajaran Islam agar umat tidak
salah dalam memahami dan mengamalkan sabda Nabi.

Abstract

Daif hadith refers to narrations that fall short of authenticity standards due
to problems in the chain of transmission or the content. This study explains
the concept of daif hadith, the causes of weakness, how they are classified,
and the views of scholars about using them, especially in virtuous deeds
(fadhail al-a’'mal). The research is based on library sources and uses a
descriptive and analytical approach to study both classical and modern
literature. The results show that daif hadith can be weak due to a broken
chain, unreliable narrators, or hidden problems in the content. Some of them
can be raised to hasan li ghairihi if supported by other reliable narrations.
Most scholars agree that daif hadith can be used for moral encouragement
under certain conditions. This study highlights the importance of


http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn

JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 — 3231315

understanding daif hadith classification to help Muslims be more careful in
practicing their religion.

PENDAHULUAN
Menurut bahasa kata "Hadis" atau al-Hadits berarti sesuatu yang baru atau yang

biasa disebut dengan al-Jadid, yang merupakan lawan kata dari al-Qodim (sesuatu yang
lama). Kata hadis juga bisa diartikan sebagai al-Khabar (berita), yaitu segala sesuatu yang
dibicarakan kemudian diinformasikan dari seseorang kepada seseorang lainnya. Kata
jamaknya adalah al-Ahadits (Zainuddin, Z., et all, 2011). Sedangkan menurut Sarbanun.
(n.d.), secara terminologis, beberapa ulama mendefinisikannya dengan cara yang
berbeda-beda. Meskipun demikian pada dasarnya maksud dan maknanya memiliki artian
yang sama, salah satu pendapat yang dikemukakan oleh An-Nawawi mengenai hadits
Dhaif adalah “Hadist yang didalamnya tidak terdapat syarat-syarat Hadist Shahih dan
syarat-syarat Hadist Hasan.”

Jika dilihat dari tinjauan sudut pendekatan kebahasaannya, di dalam al-Qur'an dan
Hadits kata Hadits dipergunakan didalam Al-Qur'an dan Hadits itu sendiri. Hadits dapat
dilihat pada beberapa sabda Rasulullah SAW. diantara hadits-hadits tersebut ada
beberapa yang dinarasikan oleh Jaiz ibn Tsabit yang dikeluarkan Abu Daud, Tirmidzi, dan
Ahmad, yang memberikan penjelasan tentang doa Rasulullah SAW. terhadap seseorang
yang telah menyampaikan dan menghafal suatu hadis darinya.

Proses klasifikasi hadits memegang peranan penting untuk menilai sejauh mana
suatu riwayat dapat dipercaya dan dijadikan sebagai dasar ajaran. Menurut Imam Ibnu
Hajar al-Asqalani, suatu hadits dikategorikan sebagai dhaif apabila terdapat dua
penyebab utama yaitu adanya cacat pada kredibilitas perawi dan terputusnya rantai
periwayatan (sanad), baik di bagian awal, tengah, maupun akhir.

Kelemahan pada hadits atau sebab dhaifnya suatu hadits dapat terletak baik pada
sanad maupun matan-nya. Kelemahan pada sanad dapat disebabkan oleh masalah dalam
kesinambungan rantai periwayatan (ittishal al-sanad), ini mencakup pengenalan
terhadap berbagai bentuk kelemahan sanad—seperti muallag, mursal, munqathi’,
mudallas, dan lainnya—maupun karena kualitas kepribadian dan kredibilitas perawinya
yang tidak memenubhi syarat tsigah. Sedangkan, kelemahan yang terletak di matan, dapat
terjadi di bagian sandaran matan itu sendiri, dan atau bisa terletak pada kejanggalan atau
syadz-nya (Tambak & Khairani, 2023). Meski dianggap lemah, hadis dhaif tetap menarik
perhatian para ulama dari berbagai mazhab, khususnya dalam hal boleh atau tidaknya
mengamalkannya. Perbedaan pendapat muncul terutama ketika hadis dhaif digunakan
dalam ranah fadhailul a‘mal (keutamaan amal), bukan dalam penetapan hukum-hukum
syariat seperti halal-haram atau perkara akidah.

Klasifikasi hadits dhaif menjadi sangat krusial dalam menjaga kemurnian ajaran
[slam. Dengan memahami tingkat kelemahan sebuah hadits, umat Islam dapat lebih
berhati-hati dalam mengamalkannya, terlebih dalam hal fadhail a’'mal (keutamaan amal)
yang masih membuka ruang penggunaan hadits dhaif dengan syarat-syarat tertentu. Oleh
karena itu, pemahaman mendalam terhadap proses klasifikasi ini menjadi langkah awal
dalam mencegah penyimpangan pemahaman serta penyalahgunaan dalil dalam
kehidupan beragama.



316 | Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi IImu Hadits

Berdasarkan latar belakang tersebut, penulisan jurnal ini diarahkan untuk mengkaji
secara sistematis beberapa persoalan pokok, antara lain; menjelaskan pengertian hadis
dan hadis dhaif secara konseptual, menguraikan macam-macam hadis dhaif dan
penyebab kelemahannya, memaparkan kriteria-kriteria yang digunakan dalam menilai
suatu hadis sebagai dhaif, menjelaskan proses klasifikasi hadis dhaif dalam studi ilmu
hadis, serta mengkaji hukum pengamalan hadis dhaif menurut berbagai pandangan
ulama dan mazhab.

Dengan memahami klasifikasi dan penilaian hadis dhaif secara mendalam, umat
Islam dapat lebih selektif dalam mengamalkan hadis, terutama dalam perkara fadhail
a’'mal (keutamaan amal) yang masih membuka ruang pengamalan hadis dhaif dengan
ketentuan tertentu.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan utama
berupa studi kepustakaan. Penelitian kualitatif sendiri bertujuan untuk mendapatkan
pemahaman yang mendalam terkait persoalan-persoalan manusia dan aspek sosialnya
(Malahati et al,, 2023). Menurut Miqzaqon T dan Purwoko dalam jurnal yang ditulis oleh
Nurrisaa, Hermina, dan Norlaila (2025), studi kepustakaan merupakan metode
pengumpulan data dan informasi yang dilakukan dengan memanfaatkan berbagai sumber
yang tersedia di perpustakaan, seperti buku, dokumen, majalah, serta catatan sejarah dan
sejenisnya. Sehubungan dengan pernyataan tersebut, pada proses penelitian ini
dilakukan melalui analisis terhadap berbagai literatur yang relevan, mencakup kitab-
kitab klasik ilmu hadis, jurnal-jurnal ilmiah, serta buku-buku akademis modern yang
mengulas topik hadits dhaif dari beragam sudut pandang. Teknik yang digunakan
mencakup pencatatan, telaah kritis, dan analisis isi terhadap sumber-sumber yang telah
dihimpun. Alat bantu dalam penelitian ini berupa lembar pencatatan isi yang difungsikan
untuk mengelompokkan informasi sesuai dengan fokus kajian hadits dhaif yang telah
diteliti.

Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan metode
deskriptif-analitis, Ratna (2012) memaparkan bahwa metode deskriptif analitik
merupakan pendekatan yang dilakukan dengan memaparkan fakta-fakta terlebih dahulu,
lalu dilanjutkan dengan proses analisis secara sistematis, pada jurnal ini bertujuan untuk
memperoleh kesimpulan yang mendalam mengenai klasifikasi dan penilaian hadis dhaif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Pengertian Hadits Dhaif

Muhaddisin membagi hadits menjadi tiga golongan: shahih, hasan, dan dhaif.
Golongan ini dibagi berdasarkan mutu hadits, dengan kriteria kualitas perawi dan
kesinambungan mata rantai periwayatan. Mutu tertinggi adalah hadits yang shahih,
diikuti oleh hasan, dan terakhir dhaif (Dzakiy, A. F., 2022).

Kata == dalam bahasa Arab berarti "lemah" dan merupakan lawan dari 8 (kuat).
Sebagai lawan dari shahih, kata dha'if juga berarti s (sakit). Oleh karena itu, istilah hadis
dha'if secara bahasa berarti hadis yang lemah, sakit, atau tidak kuat. Istilah "dhaif" di sisi
lain, mengacu pada hadis yang tidak memenubhi satu atau lebih persyaratan untuk hadis



JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 — 3231317

"shahih" atau "hasan", atau hadis yang tidak memiliki karakteristik hadis "shahih" atau

"hasan". Hadis "dhaif" adalah hadis "mardud"”, yaitu hadis yang tidak diterima sebagai

dasar hukum oleh para ulama hadis (Rofiah, K., 2018). Menurut Ahmad Farih Dzakiy,

Muhammad Da'in Khozanii, dan Siti Mulazama pada jurnal (Dzakiy, A. F., 2022), hadis

dhaif adalah hadis yang tidak memenuhi syarat hadis sahih atau hasan. Hadis dhaif tidak

sama dengan hadis maudhu' atau palsu. Hadis dhaif adalah hadis yang bersumber dari

Nabi Muhammad, tetapi perawi hadis tersebut kurang hafalan atau kredibilitasnya, atau

ada putusnya mata rantai periwayatan. Sedangkan hadis maudhu' adalah informasi yang

diriwayatkan atas nama Nabi Muhammad SAW, tetapi sebenarnya bukan dari beliau.

Secara etimologis, "hadits" merupakan kata benda (isim) yang berasal dari kata "al-
tahdis" yang berarti "percakapan.” Kata "hadits" sendiri memiliki beberapa makna, antara
lain:

1. "Jadid" (baru), yang merupakan lawan kata "gadim" (lama). Atas dasar ini, qadim
berarti Kitab Allah, sedangkan jadid merujuk pada hadits-hadits Nabi (saw).1 Akan
tetapi, rumusan lain menyebutkan bahwa Al-Qur'an disebut sebagai wahyu matluw
karena dibacakan oleh malaikat Jibril, sedangkan hadits-hadits disebut sebagai wahyu
ghair matluw karena tidak dibacakan oleh malaikat Jibril. Nah, jika keduanya
merupakan wahyu, maka dikotomi yang satu bersifat qadim dan yang lainnya bersifat
jadid tidak diperlukan lagi.

2. "Qarib," yang berarti "dekat" atau "dalam waktu dekat."

3. "Khabar," yang berarti berita, sesuatu yang dibicarakan dan disampaikan dari satu
orang ke orang lain. Hadits selalu menggunakan ungkapan blul Ly i, Wias, 5 "melaporkan
kepada kita," "memberi tahu kita," dan "memberi tahu kita." Dari makna terakhir ini
muncul ungkapan "Hadits Nabi," yang bentuk jamaknya adalah "Ahadith."

Allah-pun, memakai kata hadits dengan arti khabar dalam firman-Nya:

Artinya: “Maka hendaklah mereka mendatangkan suatu khabar yang sepertinya jika
mereka orang benar” (QS.52:34).

Mengenai makna hadis secara terminologis, terdapat perbedaan pendapat antara
para ahli hadis dan para ahli ushul. Sebagian ahli hadis memberikan definisi hadis secara
sempit (terbatas), sementara sebagian lainnya lebih menyukai definisi yang luas. Definisi
hadis secara sempit, seperti yang diberikan oleh Mahmud Tahhan pada jurnal (Rofiah, K.,
2018), adalah:

“Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi baik berupa perkataan atau perbuatan atau
persetujuan atau sifat”

Ulama hadis yang lain memberikan pengertian hadis sebagai berikut:

“Segala ucapan Nabi SAW, segala perbuatan dan segala keadaanya.”

Definisi hadis yang luas, sebagaimana dikemukakan oleh sebagian ulama seperti Ath
Thiby, menyatakan bahwa hadis tidak hanya mencakup perkataan, perbuatan dan
persetujuan Nabi (hadis marfu’), tetapi juga perkataan, perbuatan dan persetujuan para
Sahabat (hadis mauquf) dan Tabi’in (hadis maqthu’).

Sedang menurut ahli ushul, hadits adalah:

“Segala perkataan, segala perbuatan dan segala taqrir nabi SAW yang bersangkut
paut dengan hukum”.

Dari definisi ulama Ushul Fiqih di atas, jelaslah bahwa keterangan tentang riwayat
hidup Nabi di masa kecil, kebiasaan-kebiasaan beliau, kesukaan beliau dalam hal



318 | Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi IImu Hadits

makanan dan pakaian, yang tidak ada sangkut pautnya dengan hukum, tidak disebut
hadits.
B. Kriteria Hadits Dhaif

Sibyan, H. Mengamalkan Hadist Dha’if menyatakan bahwa Hadist dhaif yang mana
dikarenakan tidak terpenuhinya syarat hadis hasan dan shahih, seperti sanad dan
matannya tidak memenuhi kriteria, baik dikarenakan sanad yang tidak bersambung
(muttasshil), adanya keganjilan, adanya cacat yang tersembunyi (‘illat), dan para
perawinya tidak adil maupun tidak dhabit.

Jika sanad dalam suatu hadist memenuhi kriteria, seperti tersambungnya sanad
atau rantai periwayatan hadist dari awal sampai akhir hingga diterimanya hadist tersebut
kepada kita, setiap perawinya terpercaya, hingga matan atau isi dalam hadist terbebas
dari cacat tersembunyi maupun kejanggalan, maka hadist tersebut shahih. Namun,
apabila sanadnya tidak memenuhi Kriteria tersebut, maka kualitas hadis akan dinilai
lemah atau dhaif, bahkan bisa tergolong palsu. (Arfian, 2021)

Kriteria hadis dhaif ditentukan ketika salah satu syarat yang ada pada hadis shahih
dan hadis hasan tidak terpenuhi seperti penjelasan di atas. (Kusnadi, 2018) menyatakan
beberapa kriterianya, sebagai berikut:

1. Sanadnya tidak bersambung (ingitha’ as-sanad)

Sanad secara etimologis artinya sandaran, pijakan, pegangan yang dapat dipercaya
(Rahman, 2010). Jika sanad dalam suatu hadist memenuhi kriteria, seperti
tersambungnya sanad atau rantai periwayatan hadist dari awal sampai akhir hingga
diterimanya hadist tersebut kepada Kkita, setiap perawinya terpercaya, hingga matan atau
isi dalam hadist terbebas dari cacat tersembunyi maupun kejanggalan, maka hadist
tersebut shahih. Namun, apabila sanadnya tidak memenuhi kriteria tersebut, maka
kualitas hadis akan dinilai lemah atau dhaif, bahkan bisa tergolong palsu (Arfian, 2021).
Misalnya ada perawi yang tidak bisa dipastikan bertemu dengan perawi sebelumnya atau
terdapat kesalahan dalam urutan, maka hadist tersebut dikategorikan dhaif. Ini berarti
ada kekurangan dalam keaslian transmisi hadist tersebut.

2. Perawi Tidak Adil

Fahrizal Bahari dalam karyanya ‘Adalah Menurut Muhaddithi, menyatakan bahwa
Ibn al-Salah menentukan Kriteria seorang periwayat yang bisa disebut adil, yaitu;
beragama Islam, menjaga kehormatan diri, baligh atau sudah dewasa, tidak berbuat fasik,
dan berakal. Namun, pada akhirnya dapat disimpulkan periwayat yang adil jika
memenuhi kriteria berikut, diantaranya; muslim, mukallaf, melaksanakan ketetapan
agama, dan selalu menjaga muru'ah (kehormatan diri). Keadilan seorang perawi sangat
penting karena, jika perawi tidak dapat dipercaya, hadis yang ia riwayatkan juga tidak
dapat dipastikan kebenarannya, sehingga hadis itu menjadi dhaif.

3. Perawi Kurang Dhabit

Dabit adalah ketika perawi yang memiliki kemampuan hafalan yang kuat, mulai dari
saat menerima hadis hingga menyampaikannya kepada orang lain, serta memahami isi
riwayat yang disampaikan. (Bunganegara & Rayyn, 2023) dalam kutipan (Yuslem, 2001)
menyebut, jika sebuah hadis memiliki kelemahan, terutama dalam hal kedabitan—seperti
sering melakukan kesalahan, daya ingat yang buruk, ceroboh, kerap ragu-ragu, atau
menyelisihi riwayat dari perawi terpercaya—maka hadis tersebut dapat diklasifikasikan
sebagai hadis dhaif dan tidak dapat dijadikan sebagai dalil.



JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 — 3231319

4. Terdapat Illat

Hikmawati Sultani, dkk (2023). menjelaskan bahwa meskipun para ulama memiliki
beragam definisi tentang ‘illat, pada dasarnya semuanya mengarah pada pengertian yang
sama, yaitu adanya cacat tersembunyi dalam hadis. Mereka merujuk pada pendapat Ibnu
Salah, al-Nawawi, dan Manna“ al-Qattan yang mendefinisikan hadis mu‘allal sebagai hadis
yang secara lahir tampak sahih, namun setelah dilakukan verifikasi dan validasi
mendalam, ditemukan ‘illat yang merusak keabsahan hadis tersebut. Lebih lanjut,
Hikmawati dkk. menekankan pentingnya membedakan antara cacat secara umum dan
Khusus. Cacat umum seperti kelemahan perawi (al-ta'n fi al-rawi) atau keterputusan
sanad (inqita‘ fi al-sanad) bersifat mudah dikenali. Sedangkan ‘illat dalam konteks hadis
mu‘allal merujuk pada cacat yang tersembunyi dan hanya dapat diketahui melalui
penelitian yang mendalam dan komprehensif. Cacat semacam ini dapat menyebabkan
perubahan status hadis dari magbul (diterima) menjadi mardud (tertolak).

C. Klasifikasi Hadits Dhaif

Dalam kajian ilmu hadits, proses klasifikasi hadits memegang peranan penting
untuk menilai sejauh mana suatu riwayat dapat dipercaya dan dijadikan sebagai dasar
ajaran. Salah satu kategori hadits yang menjadi sorotan utama adalah hadits dhaif.
Klasifikasi hadits dhaif menjadi sangat krusial dalam menjaga kemurnian ajaran Islam.
Dengan memahami tingkat kelemahan sebuah hadits, umat Islam dapat lebih berhati-hati
dalam mengamalkannya, terlebih dalam hal fadhail a’'mal (keutamaan amal) yang masih
membuka ruang penggunaan hadits dhaif dengan syarat-syarat tertentu. Oleh karena itu,
pemahaman mendalam terhadap proses klasifikasi ini menjadi langkah awal dalam
mencegah penyimpangan pemahaman serta penyalahgunaan dalil dalam kehidupan
beragama.
1. Keterputusan dalam Rantai Periwayatan (Saqt fi al-Isnad)

Salah satu penyebab utama sebuah hadis dianggap lemah adalah adanya pemutusan
dalam jalur periwayatan. Ini berarti sanad tidak lengkap atau terdapat perawi yang
hilang, sehingga kebenaran hadis sulit dipastikan. Beberapa bentuk dari kategori ini
antara lain:

a. Mu’allag

Merupakan hadis yang perawinya di awal sanad tidak disebutkan. Biasanya

ditemukan dalam kitab-kitab hadis, di mana penulis langsung menyebut Nabi

Muhammad SAW tanpa menjelaskan siapa perawi sebelumnya.

b. Mursal

Terjadi ketika seorang tabi'in meriwayatkan langsung dari Nabi tanpa menyebutkan

sahabat yang menjadi perantara. Hal ini membuat sanadnya tidak lengkap karena

tabi'in tidak mungkin menerima hadis langsung dari Nabi.

c. Mu'dhal
Hadis ini memiliki dua atau lebih perawi yang hilang secara berurutan dalam satu
sanad, menjadikannya lebih lemah dibandingkan hadis mursal.

d. Mungathi’

Ditandai dengan terputusnya sanad di bagian tengah, biasanya karena seorang

perawi meriwayatkan dari tokoh yang belum pernah ia jumpai, sehingga jalur

periwayatannya dianggap tidak bersambung.



320 | Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi IImu Hadits

2. Kelemahan/ cacat pada Perawi (Ta'n fi al-Rawi)

Selain karena terputusnya sanad, hadis juga dapat dikategorikan sebagai dhaif jika
terdapat kelemahan dalam pribadi atau kapasitas perawinya. Hal ini bisa berkaitan
dengan integritas moral, ketelitian, atau reputasi ilmiah mereka. Beberapa jenisnya
meliputi:

a. Munkar

Merupakan hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang lemah dan isinya

bertentangan dengan riwayat yang dibawakan oleh perawi yang lebih terpercaya

dan kuat.
b. Mu’allal

Hadis yang pada permukaan tampak sahih, namun setelah ditelusuri secara kritis

terdapat cacat tersembunyi yang memengaruhi validitasnya, baik dalam sanad

maupun isi.
c. Mudraj

Hadis yang matannya mengalami penambahan dari perawi, biasanya berupa

penjelasan atau komentar, tetapi disisipkan tanpa tanda pemisah yang jelas,

sehingga seolah-olah bagian dari sabda Nabi.

Mengetahui dan memahami berbagai jenis kelemahan dalam hadis sangat penting
dalam menjaga otentisitas ajaran Islam. Melalui klasifikasi ini, umat Islam dapat lebih
selektif dalam menerima dan mengamalkan hadis, terutama yang berkaitan dengan
hukum dan ibadah. Proses klasifikasi ini juga menunjukkan betapa telitinya ulama dalam
menjaga keabsahan setiap riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW.

Selain klasifikasi hadis dhaif berdasarkan faktor penyebab kelemahannya, hadis
dhaif juga dapat dibedakan berdasarkan kemungkinan hadis tersebut naik ke derajat yang
lebih tinggi. Secara umum Kholis (2016) menyatakan, hadis dhaif terbagi menjadi dua
kelompok utama.

Pertama, yaitu hadis dhaif yang berpotensi meningkat statusnya menjadi hadis
hasan li ghairihi apabila diperkuat oleh jalur riwayat lain. Jenis hadis ini termasuk yang
kelemahannya dianggap ringan, misalnya karena sanadnya terputus (seperti muallag,
munqathi’, mursal, mu’dhol) atau disebabkan ketidaktahuan terhadap perawi (majhul).
Walaupun pada awalnya hadis ini tergolong dhaif, namun jika memiliki jalur pendukung
yang sahih, maka dapat naik derajatnya.

Kedua, ialah hadis dhaif yang tidak dapat ditingkatkan kedudukannya karena
kelemahannya bersifat berat. Misalnya, hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang
ditinggalkan (matruk), banyak kesalahan atau pemalsuan (munkar), serta dari perawi
yang terbukti memalsukan riwayat (maudhu’). Hadis dalam kategori ini tetap berada
dalam status dhaif, meskipun ada riwayat lain yang tampak serupa.

D. Hukum Mengamalkan Hadits Dhaif

Di ranah studi hadits, persoalan penggunaan hadis dhaif—yang statusnya lemah—
sebagai pijakan dalam beramal atau menetapkan hukum, menjadi titik silang pendapat di
kalangan para ulama. Ragam perbedaan ini muncul dari cara pandang mereka yang
berlainan dalam memaknai otoritas hadis, tergantung pada konteks penggunaannya:
apakah untuk penetapan hukum, urusan akidah, atau sekadar keutamaan amal (fadhail
al-a'mal). Di bawah ini tersaji beberapa corak pandangan para ulama terkait kebolehan
maupun larangan dalam mengamalkan hadis dhaif menurut Nur Kholis (2016).



JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 — 3231321

1. Tidak Diperbolehkan

Sebagian besar ulama hadis melarang secara mutlak penggunaan hadis dhaif, baik
dalam perkara hukum maupun dalam keutamaan amal (fadhail al-a'mal). Pandangan ini
dianut oleh tokoh-tokoh seperti Yahya bin Ma'in (w. 233 H), Abu Bakr bin Al-‘Araby (w.
543 H), Imam Al-Bukhari (w. 256 H), Imam Muslim (w. 261 H), dan Ibnu Hazm (w. 456 H)
(al-Albani, 1996). Mereka menilai bahwa hadis dhaif tidak bisa dijadikan pijakan hukum,
terutama dalam menetapkan perkara halal dan haram. Sebab, hadis yang lemah
menimbulkan keraguan dan tidak memiliki kekuatan hujjah yang pasti (Kusnadi, 2018).

Namun demikian, Imam Abu Hanifah sebagai mujtahid pertama dari empat imam
mazhab memiliki pandangan yang berbeda. la membolehkan penggunaan hadis dhaif
sebagai dasar hukum apabila tidak ditemukan dalil dari Al-Qur'an atau hadis sahih. Bagi
Abu Hanifah, hadis dhaif masih lebih kuat dibandingkan dengan qiyas atau ra'yu (az-
Zahabi, 1419). Dengan demikian, dalam kondisi tidak ditemukannya nash lain, hadis dhaif
tetap dapat dijadikan hujjah (Kusnadi, 2018).
2. Diperbolehkan dengan Syarat

Di sisi lain, sebagian ulama membolehkan penggunaan hadis dhaif, khususnya
dalam persoalan fadhail al-a’'mal dan nasihat (al-mawa’iz), asalkan memenuhi syarat-
syarat tertentu. Beberapa syarat pokok yang disepakati oleh para ulama adalah:

- Hadis yang digunakan tidak tergolong sangat lemah, seperti yang diriwayatkan
oleh pendusta atau orang yang sering melakukan kesalahan fatal.

- Harus didukung oleh dalil lain yang lebih kuat.

- Saat digunakan, hadis tersebut tidak diyakini sebagai dalil yang valid, melainkan
sebagai bentuk kehati-hatian dalam beramal (al-Munawar, 2017).

a. Sohari (2014) menguraikan tambahan syarat sebagai berikut:

Hadis dhaif hanya digunakan dalam konteks motivasi beramal (targhib) atau
peringatan (tarhib), dan bukan dalam urusan akidah atau hukum syariat.

b. Yang digunakan adalah hadis dhaif ringan (bukan maudhu’ atau yang sangat lemah).

c. Tidak boleh meyakini bahwa hadis tersebut benar-benar merupakan sabda Nabi
Muhammad SAW.

d. Harus memiliki dukungan dari dalil sahih secara umum.

e. Tidak boleh dipopulerkan secara luas, agar tidak mengaburkan kedudukan hadis
sahih.

f. Harus dijelaskan bahwa hadis tersebut tergolong dhaif, sebagai bentuk amanah
ilmiah dan menghindari dosa menyembunyikan ilmu.

g. Tidak boleh menggunakan lafaz yang bersifat menetapkan (jazm), sebab hal ini bisa
menyesatkan orang awam yang tidak memahami perbedaan dengan lafaz tamridh
(Sohari, 2014).

Pandangan ini menunjukkan bahwa penggunaan hadis dhaif bisa dibenarkan, tetapi
dengan batasan yang ketat dan harus disampaikan dengan tanggung jawab ilmiah.
3. Tidak Diperbolehkan Secara Mutlak

Sebagian ulama mengambil sikap yang lebih ketat dengan melarang penggunaan
hadis dhaif dalam bentuk apa pun, baik dalam urusan keutamaan amal maupun dalam
penetapan hukum. Pandangan ini diikuti oleh Imam Abu Bakar Ibn al-‘Arabi, al-Syihab al-
Khafaji, dan al-Jalal al-Dawwani (Nur Kholis, 2016). Mereka menekankan bahwa
ketetapan hukum dan akidah harus didasarkan pada dalil yang sahih secara mutlak.



322 | Signifikansi Klasifikasi dan Penilaian Hadits Dhaif dalam Studi IImu Hadits

4. Diperbolehkan Secara Mutlak

Sebaliknya, ada pula ulama yang memperbolehkan pengamalan hadis dhaif secara
menyeluruh, baik dalam urusan fadhail al-a’'mal maupun hukum syariat, selama hadis
tersebut tidak tergolong sangat lemah (dhaif syadid), dan tidak bertentangan dengan dalil
lain yang lebih kuat.

Imam Ahmad bin Hanbal pernah menyatakan bahwa hadis dhaif lebih baik
digunakan daripada ra'yu (pendapat pribadi), selama tidak ditemukan dalil lain (al-
Munawar, 2017). Imam Ibnu Mandah juga menyampaikan bahwa Imam Abu Dawud kerap
meriwayatkan hadis dhaif bila tidak ada dalil lain yang tersedia, karena hadis dhaif tetap
lebih dapat dipertanggungjawabkan daripada ra’yu semata.

KESIMPULAN

Berdasarkan pemaparan dan kajian yang telah disampaikan, dapat dipahami bahwa
hadis dhaif memegang posisi yang tidak bisa diabaikan dalam ranah kajian hadis,
meskipun statusnya lemah secara sanad maupun matan. Kelemahan ini muncul akibat
tidak terpenuhinya standar kualitas perawi, kesambungan sanad, atau karena adanya
kejanggalan pada isi riwayat. Oleh sebab itu, klasifikasi hadis dhaif menjadi penting
sebagai pijakan ilmiah untuk menakar validitas sebuah riwayat secara bertingkat dan
sistematis.

Ragam jenis hadis dhaif, seperti mursal, mu’dhal, mu’allag, hingga munkar,
menunjukkan bahwa tidak semua hadis lemah berada pada level yang sama. Beberapa di
antaranya bahkan masih mungkin diamalkan dalam ruang lingkup tertentu jika didukung
jalur lain yang memperkuat, sementara sebagian lainnya tertolak karena kelemahannya
sangat berat.

Perbedaan pandangan ulama terkait kebolehan beramal dengan hadis dhaif
mencerminkan keluasan metodologi dalam tradisi Islam klasik. Sebagian besar
membolehkan secara terbatas, khususnya untuk fadhail a‘mal dan bukan dalam
penetapan hukum atau persoalan keyakinan. Ini menunjukkan adanya kehati-hatian
dalam menjaga otentisitas syariat Islam.

Dengan demikian, pemahaman terhadap struktur kelemahan hadis serta peta
ijtihad para ulama menjadi bekal penting agar umat Islam tidak gegabah dalam menerima
setiap riwayat. Ketelitian dalam menimbang dan menyikapi hadis dhaif bukan hanya
mencerminkan adab terhadap sunnah Nabi, tetapi juga menjadi bentuk tanggung jawab
ilmiah dalam menjaga integritas ajaran Islam.

DAFTAR PUSTAKA

al-Albani, M. N. (1996). Tamam al-Minnah fi al-Ta'liq 'ala Figh al-Sunnah. Riyadh: Dar al-
Rayah.

al-Munawar, S. A. H. (2017). Penggunaan dan penyalahgunaan hadis dalam kehidupan.
Ushuluna: Jurnal [lmu Ushuluddin, 3(2), 37-48.

Arfian. (2021). Tradisi periwayatan umat Islam (Sanad Hadis, Sanad Kitab dan Sanad
Doa). Jurnal Dirayah, 1(2), 162-179. Retrieved from
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/dirayah/article/view /168

az-Zahabi, M. A. (1998). Managqib al-Imam Abi Hanifah wa Sahibaih. Beirut: Lebanon.



JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 314 — 3231323

Bahari, F. (n.d.). ‘Adalah menurut muhaddithin. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial,
19(1), 11-20. Retrieved June 15, 2025, from
https://www.ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/almabsut/article /view /117

Bunganegara, M. H., & Rayyn, L. G. B. A. P. (2023). Kaedah kedabitan periwayat: Kaedah al-
jarh wa tadhbit. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 8(2), 123-138. Retrieved from
https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna

Kholis, M. M. N. (2016). Hukum mengamalkan hadits dhaif dalam fadhail a’mal: Studi
teoritis dan praktis. Al-Tsiqoh: Islamic Economy and Da'wa Journal, 1(2), 26-39.
Retrieved from http://e-journal.ikhac.ac.id/index.php/AlTsiqoh

Kusnadi, K. (2018). Kehujjahan hadis daif dalam permasalahan hukum menurut pendapat
Abu Hanifah. Jurnal Ulumul Syar’i, 7(2), 29-44. Retrieved from https://e-
journal.stishid.ac.id/index.php/uls/article /view /29

Nur Kholis, M. M. (2016). Hukum mengamalkan hadis dhaif dalam fadhail a’'mal: Studi
teoritis dan praktis. Al-Tsiqoh: Islamic Economy and Da'wa Journal, 1(2), 55-66.

Rahman, M. S. (2010). Kajian matan dan sanad hadits dalam metode historis. Jurnal Al-
Syir’ah, 8(2), 425-436.

Rambe, M. S., Husna, |., & Waharjani. (2022). Hukum mengamalkan hadits dhaif dalam
fadhail a’'mal. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 10(2), 258-270.

Ramadhan, A. (2023, April 6). Mengenal hadis dhaif dan klasifikasinya. Bincang Syariah.
Retrieved from https://bincangsyariah.com/kolom/mengenal-hadis-dhaif-dan-
klasifikasinya/

Sarbanun. (n.d.). Macam-macam hadits dari segi kualitasnya. Sekolah Tinggi Agama Islam
(STAI) An-Nur Jati Agung. [Unpublished manuscript].

Sibyan, H. (n.d.). Mengamalkan hadits dha’if. Retrieved June 15, 2025, from
https://www.academia.edu/66719255/MENGAMALKAN_HADITS_DHOIF

Sohari. (2014). Hukum pengamalan hadis dha’if untuk keutamaan beramal. Jurnal Al-
Ahkam, 10(1), 47-49.

Sultani, H., Hariadi, & Hasbullah. (2023). ‘Illat al-Hadis: Konsep hingga keurgensiannya
dalam kritik hadis. Pappasang: Jurnal ‘Ilmu Hadis, 6(1), 11-24. Retrieved from
https://journal.iainpare.ac.id/index.php/pappasang/article /view /675

Tambak, S. P.,, & Khairani. (2023). Kualitas kehujjahan hadis (sahih, hasan, dhaif).
Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies, 3(1), 117-128.
https://doi.org/47467 /tarbiatuna.v3il.2663

Yuslem, N. (2001). Ulumul Hadis. [Place unknown]: Mutiara Sumber Widya.

Zainuddin, Z., Malik, A. ]., Ubed, A., Nawawi, M., & Al-Hana, R. (2011). Studi Hadits (H. M.
Manan, Ed.). UIN Sunan Ampel Press. Retrieved from
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/1182/1/Rudy%20Al%20Hana_Studi%?20
Hadits.pdf



