
Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259  

 JHN : Jurnal Hukum Nusantara  
Journal Email : jhn@penacceleration.com 

Journal Web  : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 
Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah 
Warahmah Melalui Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah 
Tangga 
 
Nudia Amburika  
 
1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

 
Email : rudia.amburika1995@gmail.com       
 

 
Received  : 2025-06-12; Accepted  : 2025-06-27; Published  : 2025-08-01 
 

 
Kata Kunci: Hukum 
Islam, Keluarga 
SAMAWA, Fikih Keluarga. 

 

Abstrak  

Keluarga merupakan institusi sosial pertama dan utama dalam Islam 
yang memiliki peran sentral dalam membentuk kepribadian, 
moralitas, dan stabilitas masyarakat. Dalam konteks ini, hukum Islam 
hadir tidak hanya sebagai norma normatif, tetapi juga sebagai 
perangkat moral dan sosial yang mengarahkan kehidupan rumah 
tangga menuju cita-cita sakinah, mawaddah, wa rahmah (SAMAWA). 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran hukum Islam dalam 
pembentukan keluarga ideal dengan menggunakan pendekatan 
maqashid al-syariah sebagai kerangka analisis. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif normatif melalui studi pustaka 
terhadap Al-Qur’an, hadis, kitab-kitab fikih klasik dan kontemporer, 
serta literatur akademik terkait maqashid. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa lima prinsip utama maqashid, yaitu hifz al-din (menjaga 
agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-‘aql (menjaga akal), hifz al-
nasl (menjaga keturunan), dan hifz al-mal (menjaga harta), dapat 
diimplementasikan secara praktis dalam kehidupan rumah tangga. 
Pendekatan ini memberikan solusi integratif dalam menjaga 
keharmonisan, keadilan, dan keberlanjutan keluarga sesuai nilai-nilai 
syariat. Dengan demikian, maqashid al-syariah dapat menjadi 
paradigma strategis dalam membentuk keluarga Muslim yang kokoh 
di tengah tantangan zaman modern. 

 

Keywords:  Islamic Law; 
SAMAWA Family; Family 
Fiqh   

 

Abstract 

The family is the first and foremost social institution in Islam, playing 
a central role in shaping personality, morality, and societal stability. 
In this context, Islamic law functions not only as a normative 
framework but also as a moral and social instrument that guides 
household life toward the ideals of sakinah, mawaddah, and rahmah 
(SAMAWA). This study aims to examine the role of Islamic law in the 
formation of the ideal family by employing the maqashid al-shariah 
approach as its analytical framework. The research adopts a 

http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn


250 I Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah Melalui 
Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah Tangga 
 

normative qualitative method through library research based on the 
Qur’an, Hadith, classical and contemporary fiqh texts, and academic 
literature related to maqashid. The findings reveal that the five core 
principles of maqashid hifz al-din (protection of religion), hifz al-nafs 
(protection of life), hifz al-‘aql (protection of intellect), hifz al-nasl 
(protection of lineage), and hifz al-mal (protection of property) can 
be practically applied within household life. This approach provides 
an integrative solution for maintaining harmony, justice, and the 
sustainability of the family in accordance with Islamic values. Thus, 
maqashid al-shariah can serve as a strategic paradigm for building 
resilient Muslim families amid the challenges of the modern era. 

PENDAHULUAN  
Keluarga merupakan unit sosial terkecil yang memiliki kedudukan sangat vital 

dalam struktur masyarakat Islam. Dalam perspektif hukum Islam (al-ahkam al-

syar‘iyyah), keluarga tidak hanya dipahami sebagai hubungan biologis antara suami, istri, 

dan anak, tetapi juga sebagai institusi moral, spiritual, dan sosial yang memiliki peran 

dalam membentuk generasi yang beriman dan berakhlak. Dalam Al-Qur'an, pernikahan 

diibaratkan sebagai mitsaqan ghalizha (perjanjian yang kuat) antara dua insan untuk 

membangun kehidupan bersama dalam bingkai kasih sayang dan tanggung jawab 

(Dahliana & Wahab, 2023; Dinnillah, 2018; Musthofa, 2020).   

Urgensi institusi keluarga dalam Islam terlihat dari berbagai nash syar‘i yang 

menekankan pentingnya membina rumah tangga sebagai wadah tahdzib an-nafs 

(pembinaan diri), tarbiyyah al-abna’ (pendidikan anak), dan penguatan komunitas umat 

Islam. Rasulullah SAW bersabda bahwa sebaik-baik kalian adalah yang terbaik bagi 

keluarganya, dan beliau menegaskan bahwa rumah tangga adalah ladang pertama 

pendidikan karakter. Dalam kerangka ini, hukum keluarga Islam atau al-ahkam al-

usariyyah memiliki fungsi strategis sebagai instrumen normatif yang tidak hanya 

mengatur ikatan pernikahan, perceraian, dan hak-hak waris, tetapi juga mengarahkan 

pasangan suami istri pada kehidupan yang harmonis, adil, dan penuh tanggung jawab. 

Namun, realitas kehidupan modern menghadirkan tantangan yang kompleks dalam 

mewujudkan keluarga sakinah, mawaddah, dan rahmah (SAMAWA) (Ghoust & Muhajirin, 

2025; Hermanto et al., 2024; Sugandi et al., 2024). Perkembangan teknologi, perubahan 

nilai sosial, meningkatnya tingkat individualisme, serta krisis ekonomi kerap menjadi 

penyebab disintegrasi rumah tangga. Data Badan Pusat Statistik (BPS) menunjukkan 

bahwa tingkat perceraian di Indonesia mengalami peningkatan setiap tahun, terutama 

pascapandemi COVID-19. Banyak keluarga Muslim terjebak dalam konflik 

berkepanjangan akibat ketidaksiapan mental, kurangnya pemahaman agama, dan 

lemahnya komunikasi. Situasi ini menandakan bahwa keberadaan hukum Islam semata 

dalam bentuk teks belum cukup, tetapi perlu didorong melalui pendekatan substantif dan 

holistik, salah satunya melalui kerangka maqashid al-syariah. 

Berikut adalah data dari BPS mengenai tren perceraian di Indonesia selama lima 

tahun terakhir: 

Tahun Jumlah Perceraian Penyebab Utama 

2019 480.618 Faktor ekonomi 

2020 531.819 Perselisihan dan pertengkaran 

2021 447.743 Kurangnya tanggung jawab pasangan 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259 I 251 
 

2022 516.344 Kekerasan dalam rumah tangga 

2023 558.273 Perbedaan prinsip dan visi misi 

 

Data ini menunjukkan bahwa persoalan rumah tangga tidak hanya bersifat teknis 

atau administratif, tetapi mengandung aspek moral, emosional, dan spiritual yang sangat 

kompleks. Oleh karena itu, pendekatan normatif yang kaku tidak memadai untuk 

menjawab tantangan-tantangan tersebut. 

Dalam konteks inilah pendekatan maqashid al-syariah menjadi sangat relevan. 

Maqashid al-syariah adalah prinsip-prinsip atau tujuan-tujuan luhur dari hukum Islam 

yang bertujuan untuk menjaga lima hal pokok: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal 

(hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Al-Shatibi, 2002; Apriliani 

et al., 2025; Azis et al., 2024; Kurniawan & Hudafi, 2021). Jika pendekatan ini diterapkan 

dalam rumah tangga, maka akan terbentuk sistem nilai yang tidak hanya menjaga 

struktur keluarga secara formal, tetapi juga esensinya sebagai tempat berkembangnya 

nilai-nilai kasih sayang, saling pengertian, dan tanggung jawab. Melalui pendekatan ini, 

hukum Islam dapat diinternalisasi secara kontekstual, tidak sekadar normatif, tetapi juga 

transformatif. 

Penerapan maqashid al-syariah dalam rumah tangga mengarah pada pembentukan 

keluarga yang seimbang antara aspek hak dan kewajiban, serta aspek spiritual dan 

material. Misalnya, prinsip hifz al-din menuntut setiap anggota keluarga menjaga 

komitmen religius melalui ibadah, sedangkan hifz al-nafs mengarah pada perlindungan 

fisik dan psikologis pasangan dan anak-anak. Hifz al-‘aql menuntut adanya ruang 

pendidikan, diskusi, dan peningkatan intelektualitas dalam keluarga. Hifz al-nasl 

mendorong perencanaan keluarga dan pendidikan anak yang berkualitas, sedangkan hifz 

al-mal mengajarkan pentingnya pengelolaan ekonomi rumah tangga yang adil dan halal. 

Pendekatan ini dapat menjadi uslub tanzhimi (metode regulatif) yang fleksibel dan 

beradaptasi dengan perubahan zaman, tanpa mengorbankan nilai-nilai prinsipil syariat. 

Dalam banyak kasus, penyelesaian konflik keluarga tidak cukup hanya dengan 

pendekatan fiqh klasik, melainkan membutuhkan ijtihad maqashidi (penalaran hukum 

berbasis tujuan syariat) agar solusi yang dihasilkan benar-benar membumi dan 

menyentuh kebutuhan nyata umat. Sebagai contoh, dalam kasus KDRT atau konflik 

ekonomi, pendekatan maqashid mengharuskan adanya solusi yang tidak sekadar 

memenuhi formalitas hukum, tetapi juga menjamin perlindungan terhadap kemaslahatan 

keluarga secara utuh. 

Dengan demikian, membangun keluarga SAMAWA di era modern tidak cukup hanya 

dengan mengandalkan pemahaman normatif terhadap hukum Islam, tetapi juga 

menuntut pendekatan yang integratif, kontekstual, dan maslahat-oriented seperti yang 

ditawarkan oleh maqashid al-syariah. Pendekatan ini menjadikan hukum Islam lebih dari 

sekadar aturan, tetapi sebagai sistem nilai yang hidup dan mampu membimbing umat 

dalam menghadapi dinamika zaman. Maka, penguatan wawasan maqashid dalam ranah 

keluarga sangat penting, baik dalam kajian akademik, kebijakan publik, maupun dalam 

bimbingan pra-nikah dan pendidikan keluarga di kalangan umat Islam. 

 

 



252 I Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah Melalui 
Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah Tangga 
 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif normatif, yaitu pendekatan yang 

bertumpu pada analisis terhadap sumber-sumber hukum normatif yang berlaku dalam 

tradisi Islam. Metode ini digunakan untuk menelaah peran hukum Islam dalam 

membangun keluarga sakinah, mawaddah, warahmah (SAMAWA) melalui lensa 

maqashid al-syariah. Penelitian kualitatif normatif berorientasi pada penafsiran teks dan 

pemahaman makna dari norma-norma hukum Islam, bukan pada kuantifikasi data atau 

statistic (Suteki, 2018). Oleh karena itu, fokus utama dari metode ini adalah analisis 

konseptual terhadap kaidah-kaidah hukum, baik yang tertuang dalam nash (teks-teks 

suci), maupun dalam hasil ijtihad para ulama. Dalam studi hukum, metode ini sering 

dikenal sebagai bagian dari pendekatan dogmatisch juridisch (dogmatik yuridis), yaitu 

pendekatan hukum yang bersifat sistematis, analitis, dan logis terhadap norma-norma 

yang berlaku. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka (library 

research), di mana data diperoleh melalui penelusuran literatur-literatur keislaman 

klasik dan kontemporer yang relevan. Literatur utama mencakup Al-Qur’an dan Hadis 

sebagai sumber primer hukum Islam, disertai dengan kitab-kitab fikih klasik dari 

mazhab-mazhab utama seperti al-Muwatta’ karya Imam Malik, al-Umm karya Imam 

Syafi‘i, serta karya-karya kontemporer dalam bidang maqashid al-syariah seperti tulisan 

Imam al-Shatibi, Yusuf al-Qaradawi, dan Jasser Auda. Studi ini juga mengadopsi prinsip 

rechtsvinding (penemuan hukum), yaitu proses penemuan norma hukum dalam teks 

Islam yang sesuai dengan konteks sosial-kultural masyarakat modern, terutama dalam 

bidang keluarga dan perkawinan. Pendekatan ini membantu menelusuri tidak hanya 

aturan eksplisit, tetapi juga nilai-nilai hukum (rechtsbeginselen) yang mendasarinya. 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi sumber primer dan 

sekunder. Sumber primer terdiri dari Al-Qur’an, Hadis Nabi Muhammad SAW, serta kitab-

kitab fikih dan ushul al-fiqh klasik yang membahas secara khusus hukum keluarga Islam 

(al-ahkam al-usariyyah) dan prinsip maqashid al-syariah. Sumber sekunder berupa jurnal 

akademik, buku-buku ilmiah, dan artikel ilmiah yang relevan dari para cendekiawan 

Islam kontemporer. Data yang terkumpul dianalisis secara deskriptif-analitis, dengan 

cara mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menafsirkan prinsip-prinsip hukum yang 

berkontribusi pada pembentukan keluarga SAMAWA. Pendekatan ini juga 

mempertimbangkan konteks sosial sebagai maatschappelijke context (konteks 

masyarakat), agar hasil penelitian tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga aplikatif dan 

kontekstual dalam kehidupan keluarga Muslim masa kini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Keluarga dalam Islam 

Dalam perspektif Islam, keluarga memiliki kedudukan yang sangat strategis sebagai 

fondasi utama terbentuknya masyarakat madani. Kata "keluarga" dalam istilah Arab 

dikenal dengan sebutan usrah, yang bermakna ikatan, keterikatan, atau lingkungan 

terdekat yang saling melindungi dan membina (Yamamah, 2022). Islam memandang 

keluarga sebagai institusi pertama dalam proses tarbiyah (pendidikan), tempat 

penanaman nilai-nilai tauhid, akhlak, dan tanggung jawab sosial (Rahman, 2018; 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259 I 253 
 

Rahmasari et al., 2025). Hal ini tercermin dalam ayat Al-Qur'an: "Wahai orang-orang yang 

beriman! Peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka" (QS. At-Tahrim: 6). Ayat ini 

secara tegas menunjukkan bahwa menjaga keluarga dari keburukan dunia dan akhirat 

adalah kewajiban yang melekat pada setiap individu beriman. Oleh karena itu, 

pembentukan keluarga dalam Islam bukan hanya soal ikatan biologis, tetapi lebih pada 

bangunan nilai yang melandasi hubungan antarindividu dalam rumah tangga. 

Tujuan pernikahan dalam Islam lebih dari sekadar memenuhi kebutuhan biologis. 

Ia merupakan sarana untuk mencapai ketenangan jiwa dan kedekatan spiritual antar 

pasangan (Choli et al., 2024; Kasim & Sumanto, 2025; Susanto et al., 2024). Dalam QS. Ar-

Rum ayat 21, Allah SWT berfirman: “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia 

menciptakan untukmu istri-istri dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan merasa 

tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu rasa kasih dan sayang”. Ayat ini 

menjadi dasar utama konsep keluarga sakinah mawaddah wa rahmah (SAMAWA), di 

mana pernikahan merupakan jalan menuju ketenteraman batin (sakinah), cinta 

(mawaddah), dan kasih sayang (rahmah). Menurut Muhammad Quraish Shihab dalam 

bukunya Membumikan Al-Qur'an, ayat ini menegaskan bahwa relasi suami istri dalam 

Islam harus berorientasi pada cinta yang tumbuh dari ketulusan dan kasih sayang yang 

bersumber dari nilai-nilai ilahiah, bukan semata-mata kebutuhan duniawi. 

Karakteristik keluarga SAMAWA bukanlah sekadar slogan normatif, tetapi 

merupakan visi ideal keluarga Muslim yang dibentuk oleh landasan tauhid dan etika 

Islam. Sakinah merujuk pada ketenteraman emosional dan psikologis yang tercipta dari 

keimanan dan komunikasi yang sehat dalam rumah tangga. Mawaddah adalah cinta yang 

tumbuh melalui interaksi yang baik, kepedulian, dan komitmen jangka panjang. 

Sedangkan rahmah merupakan bentuk kasih sayang tanpa syarat yang terejawantah 

dalam sikap saling memaafkan, mengayomi, dan menolong (Halid, 2021; Jumiati et al., 

2024). Ketiga unsur ini harus berjalan simultan agar keluarga tidak hanya bertahan 

secara struktural, tetapi juga kuat secara spiritual. Menurut teori marriage enrichment 

oleh Dr. Umar Chapra, seorang ekonom dan pemikir Islam kontemporer, hubungan suami 

istri yang sukses adalah yang dibangun atas dasar nilai-nilai spiritual dan akhlak yang 

saling menopang, bukan semata sistem ekonomi atau aturan hukum. 

Tanggung jawab suami dan istri dalam perspektif syariat memiliki dimensi hak dan 

kewajiban yang seimbang. Suami bertanggung jawab sebagai qawwam (pemimpin) dalam 

keluarga, sebagaimana dijelaskan dalam QS. An-Nisa’ ayat 34: “Kaum laki-laki itu adalah 

pemimpin bagi kaum wanita, karena Allah telah melebihkan sebagian mereka atas 

sebagian yang lain, dan karena mereka telah menafkahkan sebagian dari harta mereka.” 

Pemimpin dalam hal ini bukan berarti dominasi absolut, tetapi kepemimpinan yang 

penuh tanggung jawab, adil, dan mengayomi. Di sisi lain, istri dalam Islam memiliki 

kedudukan mulia sebagai pendidik utama anak dan pengelola rumah tangga (umm al-

madrasah). Syariat Islam tidak meletakkan perempuan sebagai pihak yang pasif, tetapi 

sebagai partner sejajar dalam mewujudkan keluarga yang harmonis. Seperti dijelaskan 

oleh Sayyid Qutb dalam Fi Zhilalil Qur’an, peran perempuan dalam rumah tangga adalah 

strategis dan integral dalam menjaga keberlangsungan generasi umat yang beriman. 

Oleh karena itu, konsep keluarga dalam Islam bukanlah struktur yang kaku atau 

patriarkal semata, melainkan sebuah sistem sosial dan spiritual yang dinamis. Hubungan 

antara suami dan istri didasarkan pada prinsip musyawarah, mawadah, dan rahmah, yang 



254 I Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah Melalui 
Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah Tangga 
 

menuntut kepekaan emosional dan kedewasaan spiritual. Islam menolak praktik 

dominasi dan kekerasan dalam rumah tangga, serta mendorong keseimbangan antara 

tugas domestik dan tanggung jawab sosial. Dalam kerangka hukum, keluarga adalah 

medan aplikasi nilai-nilai maqashid al-syariah, khususnya dalam menjaga keturunan (hifz 

al-nasl), menjaga agama (hifz al-din), dan menjaga kehormatan. Maka, membangun 

keluarga yang ideal menurut Islam memerlukan pemahaman menyeluruh terhadap nilai-

nilai syariat dan kesadaran akan peran sosial individu dalam institusi keluarga. 

Hukum Islam dan Pembentukan Keluarga SAMAWA 

Hukum Islam (al-ahkam al-syar‘iyyah) memiliki peranan fundamental dalam 

membentuk dan mengarahkan kehidupan rumah tangga menuju nilai-nilai ideal seperti 

sakinah, mawaddah, dan rahmah (SAMAWA) (Hudafi, 2020). Dalam sistem hukum Islam, 

keluarga merupakan bagian dari hukum kekeluargaan Islam (al-ahkam al-usariyyah), 

yang mengatur pernikahan, talak, nafkah, waris, hingga hak asuh anak. Fungsi hukum di 

sini tidak hanya sebagai alat represif atau pengatur, tetapi juga sebagai pedoman moral 

(normatief kompas) yang mengarahkan perilaku individu dalam keluarga. Seperti halnya 

dalam konsep hukum Belanda, terdapat asas rechtszekerheid (kepastian hukum) yang 

menjamin kestabilan dan kejelasan hak serta kewajiban masing-masing pihak. Dalam 

Islam, hal serupa diwakili oleh prinsip tahqiq al-‘adl (menegakkan keadilan), yang 

menjadi tujuan utama diberlakukannya hukum dalam rumah tangga. 

Islam menetapkan berbagai aturan syariat yang bertujuan menjamin keadilan dan 

keharmonisan dalam keluarga. Ketentuan mengenai mahar, nafkah, pembagian peran 

antara suami dan istri, serta perlindungan terhadap hak anak merupakan contoh konkret 

bagaimana Islam menjaga struktur keluarga dari ketimpangan. Dalam hukum Belanda 

dikenal prinsip materiële gelijkheid (kesetaraan materiil), yang dalam hukum Islam 

sejajar dengan prinsip al-musawah (kesetaraan), yaitu bahwa suami dan istri memiliki 

kedudukan yang setara dalam hal kemanusiaan, meskipun berbeda dalam tanggung 

jawab. Syariat juga menjamin perlindungan hak melalui larangan kekerasan dalam rumah 

tangga, ketentuan tentang tafaqquh (pemahaman mendalam) dalam membina rumah 

tangga, serta pentingnya syura (musyawarah) dalam pengambilan keputusan bersama. 

Tantangan dalam membina rumah tangga modern menuntut hukum Islam untuk 

berperan lebih aktif dalam menyelesaikan konflik internal keluarga. Dalam hal ini, peran 

hukum Islam tidak terbatas pada fiqh al-usrah (hukum keluarga), tetapi juga mencakup 

pendekatan sosial, edukatif, dan mediasi. Ketika konflik terjadi, seperti pertengkaran 

terus-menerus, perselingkuhan, atau kekerasan dalam rumah tangga, hukum Islam 

mendorong penyelesaian secara damai melalui islah (rekonsiliasi) dan tahkim 

(arbitrase). Pendekatan ini sejalan dengan prinsip alternatieve geschillenbeslechting 

(penyelesaian sengketa alternatif) dalam hukum Belanda. Dalam konteks Islam, ini 

disebut juga sebagai al-wasathiyyah (pendekatan moderat) yang bertujuan menjaga 

maslahah (kemaslahatan) keluarga dan mencegah kerusakan sosial (mafsadah). 

Tabel berikut menampilkan jenis-jenis konflik keluarga yang sering terjadi di 

Indonesia beserta mekanisme penyelesaian berdasarkan hukum Islam: 

Jenis Konflik Mekanisme Islam 

(Hukum Syar'i) 

Prinsip Hukum Positif 

Perselisihan suami istri Islah, Tahkim Bemiddeling (mediasi) 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259 I 255 
 

Kekerasan dalam 

rumah tangga 

Qanun anti-KDRT, 

Perlindungan Jiwa 

Bescherming van de persoon 

(perlindungan pribadi) 

Perselingkuhan Fasakh, Talak Echtscheiding op grond van ontrouw 

Perebutan hak asuh 

anak 

Hadlanah, Maslahat Anak Kinderbescherming (perlindungan 

anak) 

 

Tabel ini menunjukkan bahwa meskipun sistem hukum Islam dan Belanda memiliki 

terminologi dan dasar filosofi yang berbeda, keduanya sama-sama berusaha menjamin 

keadilan dan perlindungan dalam institusi keluarga. Yang membedakan adalah dasar 

normatif Islam yang bersumber dari wahyu dan sunnah. 

 Implementasi hukum perkawinan dalam Islam menekankan keseimbangan antara 

hak dan kewajiban suami istri. Suami wajib memberikan nafkah lahir dan batin, serta 

menjadi pelindung (qawwam), sedangkan istri berkewajiban menjaga kehormatan 

keluarga dan mendidik anak-anak. Dalam Islam, prinsip ini tidak berarti subordinasi, 

tetapi pembagian peran berbasis tanggung jawab. Hak-hak anak juga diatur secara tegas, 

termasuk hak memperoleh kasih sayang, pendidikan, warisan, dan identitas yang sah. Hal 

ini sejalan dengan konsep jeugdbescherming dalam hukum Belanda yang mengutamakan 

perlindungan anak dalam kondisi berisiko. Dalam praktik di Indonesia, regulasi seperti 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) menjadi bentuk implementasi lokal dari prinsip-prinsip 

hukum keluarga Islam yang sesuai dengan maqashid al-syariah, yakni menjaga keturunan 

(hifz al-nasl), jiwa (hifz al-nafs), dan kehormatan (hifz al-‘ird). 

 Dengan demikian, hukum Islam berperan bukan hanya sebagai norma yuridis, 

tetapi juga sebagai sistem etika sosial yang integral dalam kehidupan rumah tangga. 

Hukum ini tidak bersifat stagnan, melainkan adaptif terhadap dinamika zaman melalui 

mekanisme ijtihad, maslahah mursalah, dan istislah. Oleh karena itu, membangun 

keluarga SAMAWA memerlukan pemahaman dan pengamalan hukum Islam secara 

menyeluruh—baik pada level tekstual (nash) maupun kontekstual (maqashidi). 

Kolaborasi antara nilai-nilai hukum Islam dan prinsip modern seperti keadilan, 

perlindungan hak, dan keseimbangan peran akan memperkuat keluarga sebagai fondasi 

utama kehidupan umat yang sejahtera dan berkah. 

 

Pendekatan Maqashid al-Syariah dalam Rumah Tangga 

 Konsep Maqashid al-Syariah merupakan pendekatan penting dalam memahami 

esensi hukum Islam secara lebih substantif. Secara etimologis, “maqashid” berarti tujuan 

atau maksud, sedangkan “syariah” merujuk pada hukum atau jalan yang ditetapkan Allah 

SWT. Maka, maqashid al-syariah adalah tujuan-tujuan syariat Islam yang ingin dicapai 

melalui pelaksanaan hukum-hukumnya. Pendekatan ini tidak hanya memfokuskan diri 

pada literalitas teks, tetapi lebih pada hikmah dan maslahat yang terkandung dalam 

syariat. Pendekatan maqashid sangat relevan dalam kehidupan rumah tangga karena ia 

membantu menggali nilai-nilai dasar dari hukum keluarga Islam yang tidak sekadar 

normatif, tetapi juga adaptif dan kontekstual. Imam Abu Ishaq al-Syathibi (w. 790 H), 

seorang ulama besar dari mazhab Maliki, adalah tokoh yang pertama kali merumuskan 

maqashid secara sistematis dalam karyanya al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Menurut al-

Syathibi, hukum Islam bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan umat manusia, baik 

dalam aspek duniawi maupun ukhrawi. 



256 I Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah Melalui 
Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah Tangga 
 

 Imam al-Syathibi menjelaskan bahwa tujuan utama syariat adalah menjaga lima 

hal mendasar yang menjadi kebutuhan primer umat manusia, yaitu: hifz al-din (menjaga 

agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-‘aql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga 

keturunan), dan hifz al-mal (menjaga harta). Kelima prinsip ini merupakan dharuriyyat 

al-khams (kebutuhan pokok), yang jika terancam atau hilang, maka tatanan kehidupan 

akan rusak. Dalam konteks rumah tangga, kelima maqashid ini bukan hanya dapat 

diterapkan, tetapi justru menjadi kerangka utama dalam membentuk keluarga yang 

harmonis, religius, dan produktif. Dalam pandangan al-Syathibi, jika maqashid ini dijaga, 

maka tercapailah maslahah (kebaikan) bagi individu maupun masyarakat. Pendekatan ini 

sejalan dengan konsep dalam hukum Belanda mengenai het algemeen belang 

(kepentingan umum), yang memprioritaskan perlindungan nilai-nilai mendasar dalam 

masyarakat. 

 Prinsip pertama, hifz al-din (menjaga agama), merupakan pondasi dalam 

kehidupan rumah tangga Muslim. Keluarga harus menjadi sarana penanaman nilai-nilai 

agama, akidah yang lurus, dan ibadah yang benar sejak dini. Dalam Al-Qur'an, Allah 

memerintahkan: "Dan perintahkanlah keluargamu untuk mendirikan salat dan 

bersabarlah kamu dalam melakukannya” (QS. Thaha: 132). Kewajiban ini menegaskan 

pentingnya pendidikan agama dalam keluarga, terutama peran orang tua sebagai teladan 

utama. Melalui pendekatan maqashid, menjaga agama tidak hanya berarti melakukan 

ritual ibadah, tetapi juga menanamkan nilai jujur, adil, dan amanah dalam relasi 

antaranggota keluarga. Dalam kerangka hukum Islam, hal ini termasuk dalam al-wajibat 

al-usariyyah (kewajiban rumah tangga). 

 Prinsip kedua, hifz al-nafs (menjaga jiwa), berfungsi melindungi keselamatan fisik 

dan psikis anggota keluarga. Syariah melarang segala bentuk kekerasan dalam rumah 

tangga, baik fisik, verbal, maupun emosional. Islam sangat menekankan rahmah (kasih 

sayang) sebagai fondasi relasi keluarga. Dalam hukum Islam, bentuk perlindungan ini 

tercermin dalam larangan menyakiti pasangan, kewajiban memberikan nafkah, serta 

ketentuan hak istri dalam menerima perlakuan baik (mu‘asyarah bil ma‘ruf). Ini sejalan 

dengan prinsip dalam hukum Belanda yaitu persoonlijke integriteit (integritas pribadi), 

yang menuntut perlindungan terhadap martabat dan keselamatan individu. 

 Prinsip ketiga, hifz al-‘aql (menjaga akal), sangat penting dalam konteks 

pendidikan dan pengembangan wawasan keluarga. Rumah tangga adalah lingkungan 

awal yang membentuk kecerdasan intelektual dan moral anak. Dalam Islam, orang tua 

bertanggung jawab penuh dalam mendidik anak secara holistik, sebagaimana sabda Nabi 

SAW: "Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka orang tuanyalah yang 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi." Maka, tanggung jawab mendidik bukan 

hanya tanggung jawab formal lembaga pendidikan, tetapi tanggung jawab moral dan 

spiritual orang tua. Dalam kerangka maqashid, menjaga akal mencakup larangan 

penggunaan narkoba, penyalahgunaan media digital, dan menanamkan budaya membaca 

serta diskusi ilmiah dalam keluarga. Berikut ini adalah tabel penerapan prinsip maqashid 

al-syariah dalam rumah tangga: 

Prinsip 

Maqashid 

Contoh Implementasi Rumah 

Tangga 

Dampak Positif 

Hifz al-din Shalat berjamaah, kajian keluarga Meningkatkan spiritualitas dan 

keharmonisan 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259 I 257 
 

Hifz al-nafs Larangan kekerasan, asuransi 

kesehatan 

Terjaminnya keselamatan fisik dan 

psikis anggota 

Hifz al-‘aql Pendidikan anak, kontrol media Anak tumbuh cerdas, kritis, dan 

berakhlak 

Hifz al-nasl Pendidikan seksual Islami, 

pernikahan sah 

Terjaganya keturunan yang sehat dan 

bermoral 

Hifz al-mal Keuangan halal, zakat, 

manajemen anggaran 

Kesejahteraan ekonomi dan bebas 

dari riba 

 

Prinsip keempat, hifz al-nasl (menjaga keturunan), berkaitan dengan tanggung 

jawab suami istri dalam membina keturunan secara sehat, sah, dan bermartabat. Ini 

mencakup keabsahan pernikahan, kejelasan nasab anak, pemenuhan hak anak, serta 

pendidikan moral dan fisik. Islam melarang segala bentuk hubungan yang melanggar 

syariat seperti zina, dan mendorong pernikahan sebagai bentuk perlindungan generasi. 

Imam al-Syathibi menekankan bahwa kerusakan generasi (anak-anak) adalah salah satu 

bentuk mafsadah kubra (kerusakan besar) yang harus dicegah melalui penerapan hukum 

keluarga Islam secara benar. Dalam praktiknya, ini juga dapat dilihat pada larangan 

pencampuran nasab, pengakuan hak waris, dan jaminan pendidikan anak. 

 Prinsip kelima, hifz al-mal (menjaga harta), mendorong manajemen keuangan 

keluarga secara halal, transparan, dan bertanggung jawab. Islam sangat tegas melarang 

riba, manipulasi keuangan, dan pemborosan. Dalam QS. Al-Isra’ ayat 26-27, Allah 

berfirman: “Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. 

Sesungguhnya orang-orang yang pemboros itu adalah saudara-saudara setan.” Prinsip ini 

juga mencakup kewajiban suami dalam memberikan nafkah secara cukup, serta 

perlindungan harta anak yatim dan warisan. Dalam perspektif hukum Belanda, prinsip ini 

sejalan dengan vermogensrecht (hukum kekayaan), yang mengatur hak milik, pembagian 

warisan, dan tanggung jawab finansial dalam perkawinan. 

 Melalui pendekatan maqashid al-syariah, rumah tangga tidak hanya dijalankan 

berdasarkan hukum normatif, tetapi juga dibentuk atas dasar kesadaran nilai dan tujuan 

syariat. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak rigid, tetapi memiliki fleksibilitas 

dan relevansi dalam konteks sosial modern. Imam al-Syathibi menekankan bahwa 

maqashid dapat menjadi landasan dalam ijtihad kontemporer, terutama dalam ranah 

keluarga yang dinamis dan kompleks. Maka, untuk membentuk keluarga sakinah 

mawaddah wa rahmah, umat Islam perlu memahami dan menerapkan maqashid bukan 

hanya sebagai teori, tetapi sebagai strategi hidup yang integral. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa hukum 

Islam memainkan peran sentral dalam membentuk dan mempertahankan keluarga yang 

ideal sesuai dengan prinsip sakinah, mawaddah, dan rahmah (SAMAWA). Hukum Islam 

tidak hanya menjadi perangkat yuridis yang mengatur hak dan kewajiban antara suami 

istri dan anak-anak, tetapi juga merupakan panduan etis dan spiritual dalam membina 

kehidupan rumah tangga. Pendekatan normatif terhadap hukum keluarga Islam semakin 

diperkuat dengan dimensi maqashid al-syariah, yang menekankan pada perlindungan 

terhadap lima aspek utama kehidupan: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz 

al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). 



258 I Peran Hukum Islam dalam Membangun Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah Melalui 
Pendekatan Maqashid al Syariah dalam Rumah Tangga 
 

Pendekatan maqashid al-syariah yang dikembangkan oleh Imam al-Syathibi 

menawarkan kerangka konseptual yang komprehensif dan kontekstual dalam membina 

rumah tangga yang tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga maslahat dalam praktik 

kehidupan sehari-hari. Keluarga yang menjadikan maqashid sebagai fondasi akan mampu 

menjaga keseimbangan antara aspek spiritual, emosional, sosial, dan material. Selain itu, 

maqashid juga memungkinkan hukum Islam untuk beradaptasi dengan tantangan zaman 

tanpa kehilangan substansi moral dan nilai dasarnya. Dalam konteks ini, maqashid bukan 

hanya menjadi wacana teoritis, tetapi juga menjadi pendekatan strategis dalam 

menjawab dinamika rumah tangga modern. 

Dengan demikian, untuk membentuk keluarga SAMAWA yang tangguh dan berkah, 

dibutuhkan pemahaman hukum Islam yang integral, menyeluruh, dan tidak terlepas dari 

tujuan-tujuan syariat yang luhur. Pemahaman terhadap maqashid al-syariah sangat 

penting agar nilai-nilai Islam dapat diterapkan secara bijak dan relevan dalam konteks 

zaman yang terus berubah. Kolaborasi antara hukum positif, etika keagamaan, dan 

pendekatan maqashid akan menciptakan keluarga yang tidak hanya kokoh secara hukum, 

tetapi juga unggul dalam membangun peradaban umat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Shatibi, A. I. (2002). Al-muwafaqat fi usul al-Shariah. Al-Maktabah Al-Asriyah. 

Apriliani, R. H., Virgiawan, S. P., & Marlina, L. (2025). Analisis Maqashid Al-Syari’ah dalam 
Pemikiran Islam Imam Al-Syatibi. Journal of Islamic Economics and Finance, 3(2), 
95–110. 

Azis, M. I., Eril, E., BN, A. M. T., Salam, A., & Arief, A. (2024). MAQĀṢID AL-SHARI’AH 
THEORY BY IMAM AL-SYĀṬIBĪ. ANAYASA: Journal of Legal Studies, 2(1), 17–34. 

Choli, I., Rahma, E. N., & Munajah, N. (2024). Marriage and Its Lesson From an Islamic 
Perspective. Al-Risalah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam, 15(2), 532–544. 

Dahliana, Y., & Wahab, A. I. P. (2023). Makna Mitsaqan Ghalizhan Perspektif Tafsir Al-
Munir: Kajian atas Surah An-Nisa: 21. AN NUR: Jurnal Studi Islam, 15(2), 257–270. 

Dinnillah, F. I. (2018). Studi Penafsiran Mitsaqan Ghalizha dalam Tafsir Fii Zhilalil Qur’an. 
Al Karima: Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 2(1), 59–68. 

Ghoust, M., & Muhajirin, M. (2025). PERAN KELUARGA DALAM MENANAMKAN AKHLAK 
DI ERA MODERN: REFLEKSI QS. AN-NISA: 3. Halaqah: Journal of Multidisciplinary 
Islamic Studies, 2(1), 23–41. 

Halid, W. (2021). Pernikahan Sensitif Gender Berbasis As-Sakinah Mawaddah wa 
Rahmah. Jurnal El-Hikam, 14(1), 119–157. 

Hermanto, A., Yudha, G., Yasin, D. M., & Mukri, M. (2024). KEHARMONISAN RUMAH 
TANGGA DALAM BINGKAI BERAGAMA. Sinergi Aksi Inovasi Budaya Menulis 
Inspiratif, 2(1), 1–18. 

Hudafi, H. (2020). Pembentukan Keluarga Sakinah Mawaddah Warahmah menurut 
Undang â€“Undang Nomor 1 Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam. Al-Hurriyah: 
Jurnal Hukum Islam, 5(2), 172–181. 

Jumiati, J., Basri, R., & Soemena, M. Y. (2024). The Lifestyle of Wives and the Harmony of 
Samawa Families in Bilalangnge Village: A Review from the Perspective of Islamic 



  JHN : Jurnal Hukum Nusantara, Volume 1 Nomor 3 (2025) Pages 249 – 259 I 259 
 

Law. MARITAL_HKI, 92–104. 

Kasim, D., & Sumanto, D. (2025). Approaching the Maqashid Sharia of Marriage from the 
perspective of Al-Qur’an Fiqh. KALOSARA: Family Law Review, 5(1), 49–64. 

Kurniawan, A., & Hudafi, H. (2021). Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam 
Kitab Al-Muwafaqat. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 15(1), 29–38. 

Musthofa, K. (2020). Spirit Mitsaqan Ghalidza Dalam Pernikahan Sebagai Penguatan 
Keluarga di Kalimantan Tengah. Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(2), 153–
170. 

Rahman, M. S. (2018). Peran Orang Tua Dalam Penanaman Nilai-Nilai Islam. Jurnal Ilmiah 
Iqra’, 12(1), 14–34. 

Rahmasari, S., Rohayu, R., Santika, V., & Fariq, W. M. (2025). PENDIDIKAN KELUARGA 
DALAM ISLAM: KEWAJIBAN ORANG TUA BERDASARKAN AL-QUR’AN. Jurnal Intelek 
Insan Cendikia, 2(6), 12828–12842. 

Sugandi, N., Choeri, I., & Marif, S. (2024). Hak dan Kewajiban dalam Perjanjian Perkawinan 
Menurut Hukum Keluarga Islam di Era Modern. Journal of Mandalika Literature, 
5(4), 884–897. 

Susanto, H., Ghofur, A., Rokhmad, A., & Sholihah, A. K. D. (2024). The Purposes of Marriage 
and its Hierarchy according to Al-Ghazālī on the Iḥyā’Ulūm al-Dīn based on 
Mubādalah Perspective. Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya, 9(2), 394–
409. 

Suteki, G. T. (2018). Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori dan Praktik). PT Radja 
Grafindo Persada. 

Yamamah, A. (2022). Discourse on Universal Religious Values: A Contemporary Paradigm 
from an Islamic Transitive Perspective. Journal of Al-Tamaddun, 17(2), 99–112. 


