
Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

Volume 1 Nomor 2 (2025) Pages 159 – 168 

 JHN : Jurnal Hukum Nusantara  
Email Journal : pen.jhn@gmail.com 

Web Journal  : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 
Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi 
Etnis: Studi Kasus Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 
  
M. Fawaz Danial1, Aryo Tri Lasono2, Neno Retno3, Dini Siti Nur Haliza4, Riski 
Septiadi Saputra5 
Hukum Ekonomi Syariah, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negri Syekh Nurjati Cirebon  

Email :  mfawazdanial1@gmail.com1  , aryotrilaksono87@gmail.com2  ,   
neno.rtnoo@gmail.com3,  dinisitinurhaliza@gmai.com4, riskiseptiadi123s@gmail.com5  
  

 
Received  : 2024-12-11; Accepted  : 2025-01-11; Published  : 2025-05-01 
 

 
Kata Kunci: etnis, 
Tionghoa, Diskriminasi, 
HAM 

 

Abstrak  

Diskriminasi merupakan suatu bentuk pelanggaran terhadap Hak 
Asasi Manusia (HAM) yang mengancam prinsip kesetaraan dan juga 
martabat manusia. Di Indonesia, kasus diskriminasi terparah pernah 
menimpa etnis Tionghoa. Kasus ini menjadi salah satu isu yang telah 
berlangsung lama dan mencerminkan tantangan dalam penerapan 
nilai-nilai HAM di Indonesia. Etnis Tionghoa sering menjadi korban 
stereotip hingga kekerasan yang mencederai hak mereka sebagai 
warga negara. Kondisi ini bertentangan dengan Pancasila, terutama 
sila kedua yang menekankan kemanusiaan yang adil dan beradab, 
serta sila ketiga yang menjunjung persatuan Indonesia. Dengan 
demikian, tindakan diskriminatif yang terjadi, bisa menimbulkan 
banyak korban terkhusus disini,yaitu etnis Tionghoa. 

Keywords: etnik, 
chinees, 
Discrimination, 
Human Right    

 

Abstract 

Discrimination is a form of violation of Human Rights (HAM) that 
threatens the principle of equality and human dignity. In Indonesia, 
the worst case of discrimination has happened to ethnic Chinese. This 
case is an issue that has been going on for a long time and reflects the 
challenges in implementing human rights values in Indonesia. Ethnic 
Chinese are often victims of stereotypes and violence that injure their 
rights as citizens. This condition is contrary to Pancasila, especially 
the second principle which emphasizes just and civilized humanity, 
as well as the third principle which upholds Indonesian unity. Thus, 
the discriminatory actions that occurred could cause many victims, 
especially here, namely ethnic Chinese. 

 

Copyright © 2025  JHN : Jurnal Hukum Nusantara 

mailto:pen.jhn@gmail.com
http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn
mailto:%20mfawazdanial1@gmail.com1
mailto:aryotrilaksono87@gmail.com2
mailto:%20neno.rtnoo@gmail.com3
mailto:%20neno.rtnoo@gmail.com3
mailto:%20dinisitinurhaliza@gmai.com4


160 | Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi Etnis: Studi Kasus 

Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan negara kepulauan yang memiliki lebih dari 1.300 suku bangsa 

yang mencakup kelompok etnis dan ras yang berbeda. Suku bangsa  Indonesia biasanya 

mendiami daerah-daerah tertentu di Indonesia. Misalnya, suku Dayak di Kalimantan dan 

suku Minangkabau di Aceh. Selain suku bangsa, ada juga kelompok etnis. Mereka adalah 

warga negara dari negara lain, seperti Arab, Melayu, Cina, dan lain-lain (Fittrya, 2013). 

Diantara keberagaman ini, tentunya terdapat perbedaan pandangan dan cara antara 

suku bangsa satu dan suku bangsa lainnya atau antara suku bangsa dan etnis yang ada. 

Hal inilah yang kemudian menjadi penyebab munculnya pertentangan. Misalnya, konflik 

antar suku bangsa yang terjadi di Kalimantan yang melibatkan antara suku Dayak dan 

Bugis. Salah pengertian antara suku Dayak dan Bugis yang menjadi inti penyebab masalah 

ini. Pertikaian antara suku  bangsa dan etnis juga sering terjadi di Indonesia, seperti 

antara orang pribumi dan orang Tionghoa. Pertikaian ini ada sejak orang Tionghoa datang 

ke Indonesia, dan masalah utama yang menyebabkan pertentangan ini adalah 

diskriminasi (Fittrya, 2013). 

Diskriminasi adalah tindakan atau perlakuan yang berbeda terhadap individu atau 

kelompok berdasarkan karakteristik tertentu, seperti ras, etnis, agama, gender, atau 

status sosial. Dalam konteks sosial, diskriminasi sering kali berakar pada stereotip, 

prasangka, dan kebijakan yang tidak adil, yang memperparah ketidaksetaraan dan konflik 

dalam masyarakat. Diskriminasi etnis merupakan salah satu bentuk diskriminasi yang 

sering terjadi di berbagai negara, termasuk Indonesia, yang dikenal sebagai negara 

multietnis. 

Indonesia, dengan semboyan Bhinneka Tunggal Ika, mengakui keberagaman 

sebagai kekuatan bangsa. Namun, sejarah mencatat bahwa konflik berbasis etnis dan 

diskriminasi masih menjadi tantangan. Salah satu tragedi terbesar yang mencerminkan 

diskriminasi etnis adalah peristiwa Mei 1998, di mana etnis Tionghoa menjadi sasaran 

kekerasan fisik, verbal, dan psikologis (Heryanto, 1999). Tragedi ini menyoroti 

kerentanan kelompok minoritas dalam sistem sosial-politik yang tidak sepenuhnya adil. 

Tragedi Mei 1998 adalah salah satu peristiwa paling kelam dalam sejarah Indonesia 

yang terjadi pada masa transisi menuju reformasi. Kerusuhan ini terjadi di tengah krisis 

ekonomi yang melumpuhkan Indonesia dan meningkatnya ketidakpuasan terhadap 

pemerintahan Presiden Soeharto. Dalam kerusuhan tersebut, etnis Tionghoa menjadi 

sasaran kekerasan yang meluas, dengan alasan stereotip yang salah bahwa mereka 

mendominasi sektor ekonomi Indonesia (Heryanto, 1999). 

Etnis Tionghoa merupakan salah satu golongan minoritas di Indonesia yang sering 

mendapat perlakukan diskriminatif dari golongan mayoritas. Etnis ini memberi 

kontribusi yang besar dalam bidang ekonomi. Namun, kesenjangan ekonomi yang 

berujung timbulnya kesenjangan sosial justru menimbulkan konflik antar etnis. Menurut 

Amy Chua, profesor dari Yale University, adanya etnis minoritas yang mendominasi pasar 

bisa diramalkan akan terjadi serangan terhadap kelompok tersebut. Masalahnya ada pada 

market-dominant minorities, yaitu keberadaan kelompok minoritas kaya raya yang 

diperolehnya dari pasar ekonomi (Budiman, 2004, h. 45). 

Warga keturunan Tionghoa belum diterima secara penuh sebagai orang Indonesia. 

Sasaran kerusuhan, perusakan, penjarahan, dan pembakaran sering dialamatkan pada 



JHN : Jurnal Hukum Nusantara,  Volume x (x), Tahun 20xx | E-ISSN : 2746-7xxx | 161 

 

 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

rumah-rumah, toko-toko, dan kantor-kantor perusahaan milik etnis keturunan Tionghoa. 

Dibandingkan dengan sekian etnis yang ada di kota-kota di Indonesia, etnis keturunan 

Tionghoa paling sering menjadi sasaran amuk massa warga pribumi. Kerusuhan Mei 1998 

di Jakarta menunjukkan bukti bagaimana harta benda warga keturunan Tionghoa 

menjadi sasaran dalam kerusuhan tersebut (Juditha, 2015) 

Diskriminasi etnis merupakan tantangan serius bagi negara multikultural seperti 

Indonesia. Diskriminasi berbasis etnis, seperti yang dialami etnis Tionghoa selama 

Tragedi Mei 1998, menunjukkan bahwa ketimpangan sosial dan stereotip yang tidak 

teratasi dapat memicu konflik dan mengancam keutuhan bangsa. Dalam konteks 

kebangsaan Indonesia, diskriminasi bertentangan dengan nilai-nilai Pancasila, terutama 

sila kedua (Kemanusiaan yang Adil dan Beradab) dan sila ketiga (Persatuan Indonesia). 

Diskriminasi terhadap etnis Tionghoa tidak hanya berdampak pada kehidupan individu 

mereka, tetapi juga pada harmoni sosial secara keseluruhan. Fenomena ini menciptakan 

segregasi sosial, menghambat integrasi etnis, dan merusak solidaritas nasional. 

Konflik seringkali mendasari munculnya perilaku agresi antar kelompok. Konflik 

antar kelompok seringkali dipicu oleh keadaan dari dalam dan luar kelompok, sehingga 

anggota kelompok diwarnai oleh prasangka (Helmi & Soedardjo, 1998). Konflik-konflik 

tersebut menunjukkan bahwa interaksi antara dua etnis berbeda dan laju pembangunan 

bangsa memperlihatkan porsi yang tidak seimbang. Fungsi komunikasi antar etnis juga 

tidak dilaksanakan dengan baik. Oleh karena itu, benteng pertahanan kebangsaan dalam 

bentuk identitas dan sistem nilai itu semakin merapuh. Hal itu berarti komunikasi makin 

lama makin kehilangan kekuatan dan daya rekatnya. Perbedaan berlatar belakang 

multikultural yang dapat memicu konflik tersebut memerlukan komunikasi untuk 

membentuk interaksi sosial yang sepaham dan efektif sehingga tingkat saling pengertian 

antar etnis atau antar golongan dapat tercipta (Juditha, 2015). 

Stereotip, prasangka, dan diskrimisi seringkali mengawali kebencian dan kerusuhan 

rasial. Pada kasus etnis Tionghoa, pandangan stereotip tak jarang dialamatkan pada 

keraguan eksistensial terhadap status atau posisi mereka sebagai salah satu komponen 

bangsa. Pada titik ini, secara ideologis, pandangan stereotip tersebut terkait dengan 

kesangsian orang terhadap komitmen nasional mereka. Selanjutnya, cara pandang ini 

dapat mengarah pada kecurigaan keterlibatan etnis Tionghoa dalam determinasi proses-

proses politik dan ekonomi sampai keterlibatan mereka di lingkaran kekuasaan 

negara.Pandangan stereotip ini, baik secara sosio-historis, budaya, ekonomi, dan politik, 

berhasil memproduksi dan mereproduksi mitos-mitos yang membuat substansi 

permasalahannya semakin sulit disentuh (Siregar, 2013). 

Keberadaan kelompok-kelompok fundamentalisme etnis membuat peluang 

terjadinya konflik budaya semakin besar. Brown (1997, h. 80) mengatakan bahwa 

bangkitnya nasionalisme etnis pada satu kelompok akan dilihat sebagai ancaman bagi 

kelompok lainnya dan akan menciptakan perkembangan dari sentimen yang sama di 

tempat-tempat lainnya. Memahami diskriminasi etnis Tionghoa menjadi penting untuk 

mengidentifikasi akar permasalahan, mencegah terulangnya peristiwa serupa, dan 

membangun masyarakat yang lebih adil dan inklusif sesuai dengan nilai-nilai kebangsaan 

Indonesia. 



162 | Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi Etnis: Studi Kasus 

Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Metode penelitian yang dilakukan menggunakan teknik literatur review. Sumber 

dalam penelitian ini berasal dari jurnal, website, buku, dan artikel. Teknik pengumpulan 

data yang ada dengan cara mengumpulkan sumber-sumber yang berkaitan langsung 

dengan penelitian yang dilakukan.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Tionghoa Masa Kolonial 

Sejak tahun 1830, Belanda menerapkan gaya penjajahan yang sesungguhnya 

dalam sejarah Jawa. Sejak itu, mereka dapat dengan tenang dan sungguh-sungguh 

menguasai dan mengeksplotasi seluruh pulau Jawa tanpa ada perlawanan sedikit pun. 

Pemerintah Hindia Belanda mengawasi dengan ketat pemerintahan para Pangeran 

yang setelah 1830, wilayahnya dibatasi sebatas lingkungan kota-kota kraton mereka 

(Setiono, 2008). 

Pada 1854, penduduk Hindia Belanda di bagi-bagi menjadi tiga kelompok, yaitu 

yang pertama kelompok orang Eropa termasuk ke dalamnya orang-orang Indo Eropa. 

Yang kedus kelompok Vreemde Oosterlingen atau Orang Timur Asing yang terdiri dari 

orang Tionghoa, Arab dan orang Asia lainnya. Yang ketiga kelompok inlander atau 

bumiputera. Peraturan ini dimuat dalam Staatsblad No. 2. Jo. 1. Pasal 131 J.61 Wet op 

de staats inrichting van Nederlands Indie atau Indische Staatsregrling (IS) tahun 1855 

(Setiono, 2008). 

Ketiga kelompok ini tunduk kepada sejumlah buku undang undang yang berbeda 

dan diadili di pengadilan yang berbeda-beda pula. Tapi, khusus untuk masalah 

perdagangan, sejak awal VOC, bagi orang Tionghoa diberlakukan Hukum Dagang 

Belanda, sepanjang hukum ini masih dapat diterapkan. Selain dari masalah 

perdagangan terutama dalam masalah kriminal, status orang Tionghoa disamakan 

dengan golongan inlander dan perkaranya diadili di landraad stau politie roll. 

Hukum perdata Belanda berlaku sepenuhnya untuk urusan bisnis orang 

Tionghoa, tetapi tidak termasuk urusan keluarga orang Tionghoa. Umpamanya soal 

perkawinan, pergundikan, garis keturunan, warisan, pusaka, dan adopsi, diatur oleh 

hukum adat mereka. Walaupun sebenarnya tidak jelas dengan apa yang dimaksud 

hukum adat orang Tionghoa, sehingga apabila timbul perselisihan di kalangan anggota 

keluarga terutama yang menyangkut soal warisan yang berjumlah besar, maka hukum 

adat Tionghoa tidak berdaya menyelesaikannya. Karena itu, pada permulaan abad ke-

20, hukum perdata Belanda akhirnya dipakai juga untuk menyelesaikan masalah 

keluarga orang Tionghoa. Dengan berlakunya hukum perdata. Belanda, kekuatan 

hukum surat wasiat yang biasanya dibuat oleh kepala keluarga Tionghoa menjadi 

sangat terbotas, tetapi ternyata masyarakat Tionghoa mau menerimanya dan tidak 

melakukan protes. 

Menjelang berakhirnya abad ke-19, kaum liberal dan intelektual Belanda yang 

melihat demikian beratnya penderitaan rakyat di Hindia Belanda, mendesak supaya 

diadakan pembaruan yang dinamakan politik etis. Mereka menuntut agar pemerintah 

dalam menjalankan kebijaksanaannya lebih meningkatkan kesejahteraan rakyat 



JHN : Jurnal Hukum Nusantara,  Volume x (x), Tahun 20xx | E-ISSN : 2746-7xxx | 163 

 

 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

dengan memajukan pendidikan dan kesehatan. Pada masa itu, terjadi kemajuan yang 

luar biasa di dalam pengembangan usaha swasta, baik di bidang perkebunan maupun 

pertambangan. Karena itu kebutuhan akan tenaga kerja yang murah dan terampil kian 

meningkat. Maka, didatangkanlah tenaga kerja murah tersebut dari daratan Tiongkok, 

terutama dari propinsi Hokkian dan Kwangtung Orang-orang suku Hakka banyak 

didatangkan ke Pulau Bangka dan Biliton untuk dijadikan pekerja tambang timah. 

Sementara orang-orang Hokkian banyak didatangkan ke Sumatera Timar untuk 

dijadikan pekerja di perkebunan karet dan kelapa sawit. 

Puncak migrasi orang-orang Tionghoa ke Hindia Belanda adalah pada masa akhir 

abad ke-19 dan permulaan abad ke-20 sampai menjelang Perang Dunia II. Pada masa 

itu, setelah mereka merasa mapan di tempat yang baru, mereka akan mendatangkan 

stri atau perempuan Tionghoa dari kampung halamannya masing- masing untuk diajak 

hidup bersama dan membangun keluarga di tempat baru tersebut. Mulai masa inilah 

jumlah orang-orang Tionghoa totok ngeri bertambah dengan sangat menyolok dan 

mulai menggeser peranan orang-orang peranakan (hubab) Tionghoa di dunia 

perdagangan. 

Tahun 1912, adalah tahun di mana banyak timbul ketegangan antara etnis 

Tionghoa, Arab, dan bumiputera. Kerusuhan di Batavia dan Surabaya juga 

merefleksikan adanya ketidakserasian antara peranakan Tionghoa dan Tionghoa 

totok, terutama perasaan kurang senang orang-orang totok terhadap opsir-opsir 

peranakan Tionghoa yang dianggap tidak dapat melindungi kepentingan dan 

keamanan etnis Tionghoa dan hanya menjadi alat dari pemerintah kolonial. 

Insiden pertama terjadi di Batavia menjelang perayaan Imlek 18 Februari 1912. 

Kekacauan timbul karena larangan pemerintah terhadap pengibaran bendera nasional 

Tiongkok. Terbawa oleh suasana euforia dan kebanggaan atas kemenangan Revolusi 

Tiongkok, ketika menyambut Imlek, komunitas Tionghoa di Batavia mengibarkan 

bendera nasional Republik Tiongkok yang baru saja merdeka. Tapi, hal tersebut 

dilarang pemerintah kolonial Hindia Belanda dengan alasan belum adanya pengakuan 

dari kerajaan Belanda kepada pemerintahan Republik Tiongkok. 

Kerusuhan juga terjadi di Surabaya yang berlangsung selama seminggu, dari 

malam Imlek 17 Februari sampai 26 Februari 1912. Dimulai di malam Imlek, ketika 

masyarakat Tionghoa melanggar larangan pemerintah setempat dalam hal membakar 

petasan di tengah jalan umum. Sebenarnya membakar petasan selama perayaan tahun 

baru tidak dilarang, asal tidak mengganggu ketentraman sekitarnya. Artinya, mereka 

boleh membakar petasan di pekarangannya sendiri dan tidak di tengah jalan umum. 

Namun, karena rumah-rumah orang Tionghoa pada umumnya tidak mempunyai 

pekarangan, larangan ini ditafsirkan sebagai larangan membakar petasan secara total 

yang kemudian menjadi kesalahpahaman. 

Pada 20 Februari terjadi boikot para pedagang Tionghoa dengan cara menutup 

seluruh tokonya. Aksi boikot itu berjalan hingga 26 Februari 1912 dan sangat 

merugikan kehidupan ekonomi setempat. Ternyata insiden Februari ini berbuntut 

panjang dengan terjadinya kerusuhan bulan Oktober 1912, antara orang-orang 

Tionghoa dan Arab di Surabaya. Konflik ini menjalar sampai ke Tuban, Bangil, dan 



164 | Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi Etnis: Studi Kasus 

Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

Cirebon. Konflik yang melibatkan orang-orang Arab dan Tionghoa di Surabaya ini 

bersumber kepada persaingan perdagangan. Ini disebabkan ketika pedagang-

pedagang Tionghoa menutup tokonya pada aksi boikot bulan Februari, terjadi 

kekurangan bahan makanan di Surabaya. Kesempatan ini digunakan oleh para 

pedagang Arab dengan menjual beras dan keperluan lainnya dengan harga yang lebih 

mahal. Namun, kesempatan itu gagal dikarenakan para etnis Tionghoa tetap tak 

membiarkan para etnis Arab untuk mendominasi pasar. Pedagang Arab akhirnya 

frustasi yang akhirnya mendorong mereka untuk melakukan tindakan kekerasan 

kepada orang-orang Tionghoa. 

Sebab konflik antar etnis bersumber kepada politik segregasi pemerintah 

kolonial Hindia Belanda yang berusaha mengalihkan konflik vertikal antara penduduk 

yang dijajahnya dengan pemerintah kolonial, menjadi konflik horizontal antaretnis. 

Perasaan anti-Tionghoa di kalangan penduduk bumiputera pada saat tahun-tahun 

permulaan Sarekat Islam adalah perasaan spontan yang tidak diorganisir secara 

politis. Kebanyakan insiden yang timbul disebabkan persoalan pribadi. 

Akibat dari politik segregasi pemerintah kolonial Belanda tersebut, sentimen 

rasial terhadap etnis Tionghoa terus berlanjut, terutama mencapai puncaknya di masa 

pemerintahan rezim Orde Baru. Rezim Orde Baru memperlakukan etnis Tionghoa jauh 

lebih buruk dari pemerintah kolonial Belanda. 

2. Tionghoa Masa Orde Baru 

Semua ini berawal dari undang-undang Kerjaan Chi’ng dimana berisi bahwa 

seluruh orang Tionghoa di willayah Hindia Belanda merupakan warga negaranya. 

Pemerintah Hindia Belanda tidak diam saja dan mengumumkan sebuah undang-

undang bernama Wet op het Nederlands Onderdaanschap yang berisi Orang Tionghoa 

yang lahir di Hindia Belanda adalah warga Belanda. Masalah kewarganegaraan ini 

terus berlanjut hingga di masa Orde Baru. Masalah ini juga menjadi sebuah bahan 

diskriminasi yang dilakukan kepada kelompok etnis Tionghoa di Indonesia pada masa 

demokrasi liberal hingga orde baru. 

Diskriminasi itu dimulai dengan adanya Perjanjian bernama Dwi 

Kewarganegaraan dimana etnis Tionghoa memiliki dua kewarganegaraan karena etnis 

Tionghoa diakui sebagai warga negara Indonesia dan warga Negara China. Namun, 

mulai ada kebijakan dimana etnis Tionghoa diwajibkan untuk memilih 

kewarganegaraan mana yang mau diambil olehnya. Adanya kebijakan yang sudah ada 

sejak dulu itu semakin memuppuk kebencian pada etnis Tionghoa banyak terjadi oleh 

kelompok pribumi serta rezim orde baru dimana mereka berpandangan bahwa etnis 

Tionghoa mendukung golongan komunis yang berkiblat ke China. 

Diskriminasi mulai terjadi pada masa demokrasi liberal dan semakin terasa pada 

masa Orde Baru dimana banyak kebijakan yang secara khusus membatasi kelompok 

etnis Tionghoa yang ada di Indonesia. Sebenarnya kebijakan etnis ini tidak hanya 

berlaku pada etnis Tionghoa saja tetapi perlakuan kebijakan pada setiap etnis 

disesuaikan oleh kepentingan rezim orde baru sendiri. Pada awanya hubugan orde 

baru dan etnis Tionghoa sangat lah baik terutama dalam bidang ekonomi, hal ini 

menyebabkan etnis Tionghoa berhasil mendominasi sebagian besar sektor ekonomi 



JHN : Jurnal Hukum Nusantara,  Volume x (x), Tahun 20xx | E-ISSN : 2746-7xxx | 165 

 

 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

Indonesia pada masa itu. Namun, Pemerintah orde baru seperti pisau bermata dua 

karena dalam beberapa kesempatan etnis Tionghoa dijadikan sebagai kambing hitam 

dari segala permasalahan politik dan ekonomi yang terjadi saat itu. 

Sistem orde baru yang menjauhkan etnis Tionghoa dari politik dan memfokuskan 

pada ekonomi ini menyebabkan sebuah kecemburuan sosial pada masyarakat pribumi 

yang lama kelamaan semakin menumpuk dan menjadi kebencian pada etnis Tionghoa. 

Kebencian ini terus dipupuk dan berkembang menjadi kebencian yang sulit 

dihilangkan. Kebencian ini yang terus berlanjut dan menyebar ke berbagai sektor yang 

semakin mendiskriminasi etnis Tionghoa yang ada di Indonesia pada masa itu. 

Masa orde baru juga melakukan diskriminasi pada kebudayaan yang 

berhubungan dengan etnis Tionghoa. Kebijakan diskriminasi ini dimulai dari salah satu 

perraturan yaitu Ketetapan MPRS RI Nomor XXVII/MPRS/1966 tentang Agama, 

Pendidikan, dan Kebudayaan yang berisi pelarangan kegiatan peribadatan umat agama 

Tao di depan umum serta melrang segala bentuk pendidikan maupun huruf yang 

berbudayakan Tionghoa (Taufiq, 2019, hlm. 53). Keluarnya ketetapan ini jelas 

menunjukkan adanya diskriminasi pada segala bentuk kebudayaan Tinghoa yang ada 

di Indonesia.  

Peraturan diskriminatif itu tak berhenti pada ketetapan MPRS saja tetapi 

dilanjutkan dengan adanya instruksi yang dikeluarkan pada 6 Desember 1967 yaitu 

Instruksi Presiden No. 14 Tahun 1967 tentang Agama, Kepercayaan, dan Adat Istiadat 

China. Instruksi Presiden ini mengatur tentang pelarangan segala bentuk kebudayaan 

etnis Tionghoa (Taufiq, 2019, hlm. 56). Instruksi ini dkeluarkan karena adanya 

kekhawatiiran dari pemerintah akan adanya pengarh Komunis dari budaya-budaya 

etnis Tionghoa tersebut. Masyarakat etnis Tionghoa sendiri merespon segalla bentuk 

diskriminasi itu dengan tenang dan damai. Mereka lebih memilih untuk mengikuti 

peraturan yang ada dan tidak melakukan aksi-aksi protes kepada pemerintah. Hal ini 

dilakukan karena adanya ketakutan masyarakat etnis Tionghoa apabila menentang 

peraturan pemerintah akan dimasukkan ke dalam penjaara dan di cap sebagai anggota 

dari PKI. 

Masalah diskriminasi kebudayaan ini terutama dalam bidang agama juga 

membawa masalah baru pada urusan catatan sipil. Hal ini karena larangan adanya 

agama Konghucu maka para umat Konghucu tidak bisa mendaftarkan datanya dengan 

agama Konghucu yang berpengaruh pada dokumen-dokumen yang diperlukan di 

Indonesia. Muncul perasaan dilema dalam umat Konghucu ini dimana mereka harus 

memilih 5 agama lain untuk dicatat dalam KTP tetapi dengan menuliskan agama lain 

secara tidak langsung mereka tidak mengakui Tuhannya lagi. Namun, akhirnya umat 

Konghucu pasrah dan menuliskan agama secara acak di KTP dan menanamkan 

keyakinan yang penting keyakinan mereka tetap pada agama Konghucu. Diskriminasi 

pada agama seperti ini memang cukup kejam, dimana umat beragama harus 

dihadapkan dengan pilihan agamanya atau peraturan negaranya. 

Tidak hanya dalam hal beragama, kebudayaan diluar agama etnis Ttiongoa juga 

mendapatkan diskriminasi yang sama. Barongsai, Liong, Tulisan Mandarin, Lagu-Lagu 

Mandarin adalah beberapa kebudayaan yang secara terpaksa disembunyikan dan tidak 



166 | Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi Etnis: Studi Kasus 

Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

ditampilkan atau bahkan tidak dikenalkan kepada generasi muda etnis Tionghoa. Ada 

beberaapa generasi tua yang secara keras juga melarang generasi muda keluarganya 

mempelajari budaya-budaya Tionghoa demi keselamatan keluarga mereka.  

Diskriminasi selanjutnya yang banyak kita ketahui adalah adanya pergantian 

nama orang Tionghoa yang khas seperti orang di negara China dengan nama yang lebih 

ke merakyat atau berunsur Indonesia Kebanyakan etnis Tionghoa mengganti namanya 

karena jika tidak mengganti mereka mendapatkan beberapa kesulitan seperti sulit 

mencari kerja maupun dokumen yang tidak bisa digunakan (Fittrya, 2013, hlm. 161). 

Etnis Tionghoa yang mengganti namanya biasanya karena ingin membuktikan 

kesetiaan mereka dan mengidentifikasikan dirinya sebagai bangsa Indonesia dengan 

nama yang baru tersebut (Suryadinata, 2014, hlm. 2). 

Masa orde baru tidak hanya melakukan diskriminasi pada kebudayaan, tetapi 

juga dalam bidang yang lain yaitu bidang ekonomi. Pada awalnya, ada beberapa tokoh-

tokoh etnis Tionghoa yang termasuk dalam kalangan konglomerat menjalin hubungan 

baik dekat dengan pemerintahan orde baru. Usaha-usaha mereka juga dibilang 

berkembang dan sukses besar di Indonesia. Beberapa nama perusahaan itu bahan 

masih berkembang dengan bai hingga saat ini. Hal ini bisa terjadi karena elit Tionghoa 

itu dekat dengan Suharto. Dari hal ini mulai banyak investor asing yang masuk dan 

bekerja sama juga dengan para pengusaha Tionghoa di Indonesia. 

Besarnya pengaruh etnis Tionghoa dalam perekonomian Indonesia ini 

menimbulkan banyak kritik. Kritik tentang dugaan praktik korupsi, kolusi, dan 

nepotisme dalam elit-elit Tionghoa mulai disuarakan. Kritik-kritik ini dilanjutkan 

dengan aksi demonstrasi oleh para mahasiswa. Sebenarnya jika dilihat lagi dari tujuan 

demonstrasi ini lebih tertuju pada ketidakpuasan mahasiswa karena besarnya peran 

modal asing terutama modal dari Jepang yang bisa membunuh modal dalam negeri 

sendiri. Namun, demonstrasi ini kembali menarik etnis Tionghoa sebagai korban dari 

aksi rasialis yang dilakukan para demonstran. Toko-toko mereka banyak dihancurkan 

dan dijarah oleh para demonstran. Aksi demonstrasi ini kemudian sering dikenal 

dengan Peristiwa Malari atau dikenal juga dengan Malapetaka Lima Belas Januari. 

Masa orde baru berlangsung selama 32 tahun dan berbagai masalah sudah 

menumpuk yang membuat rakyat merasa marah dengan pemerintah. Puncak 

kemarahan masyarakat terjadi pada Bulan Mei 1998 yang juga berdampak pada etnis 

Tionghoa. Alasan kuat pecahnya kerusuhan ini adalah adanya inflasi besar-besaran 

dan krisis ekonomi yang melanda Indonesia pada masa itu. Kemarahan masyarakat ini 

diwujudkan dalam bentuk demonstrasi yang berujung dengan kerusuhan besar. 

Kerusuhan besar ini juga membawa sentimen anti Tionghoa lagi. Etnis Tionghoa 

kembali menjadi kambing hitam dari permasalahan ekonomi yang ada di Indonesia. 

Diskriminasi yang diterima masyarakat Etnis Tionghoa terjadi dari awal masa 

Orde Baru dan bahkan juga di akhir masa Orde Baru. Tindakan diskriminasi ini juga 

banyak di dukung dari pemerintah yang menyebabkan masyarakat semakin “senang” 

melakukan tindakan diskriminasi. Sentimen yang terbangun dalam pemikiran 

masyarakat juga memperparah diskriminasi pada etnis Tionghoa. Masyarakat etnis 

Tionghoa selalu dikambing hitamkan dalam segala bentuk permasalahan yang terjadi 

di Indonesia pada masa itu. Hal ini jelas menjadi masalah rasial yang melekat dalam 



JHN : Jurnal Hukum Nusantara,  Volume x (x), Tahun 20xx | E-ISSN : 2746-7xxx | 167 

 

 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

sejarah Indonesia masa Ore Baru. Rezim orde baru telah berhasil memutus rantai 

kebudayaan masyarakat etnis Tionghoa sehingga generasi muda etnis Tionghoa sata 

ini jarang yang memahami secara jelas kebudayaan Tionghoa sendiri. Budaya yang 

seharusnya bebas berkembang dan dilestarikan harus dilarang dengan alasan takut 

akan adanya unsur komunis dalam budaya Tionghoa. 

 

KESIMPULAN 

Diskriminasi terhadap etnis Tionghoa di Indonesia memiliki akar yang panjang, 

dimulai sejak masa kolonial hingga era Orde Baru. Pada masa kolonial Belanda, kebijakan 

segregasi sosial menciptakan batasan yang memisahkan etnis Tionghoa dari kelompok 

pribumi, yang melanggengkan stereotip bahwa mereka adalah "orang luar" dengan 

kepentingan ekonomi yang berbeda dari masyarakat lokal. Segregasi ini tidak hanya 

mempertajam perbedaan sosial tetapi juga menanamkan dasar prasangka yang bertahan 

hingga masa kemerdekaan. 

Pada era Orde Baru, diskriminasi terhadap etnis Tionghoa semakin dilembagakan 

melalui berbagai kebijakan resmi yang membatasi ekspresi budaya, agama, dan politik 

mereka. Etnis Tionghoa dipaksa untuk mengadopsi identitas yang terintegrasi dengan 

"keindonesiaan" yang homogen, sambil tetap dianggap sebagai kelompok ekonomi 

dominan yang sering disalahkan atas ketimpangan sosial. Stereotip ini diperburuk oleh 

kebijakan pemerintah yang tidak melindungi mereka dari kekerasan sosial, seperti yang 

terlihat dalam Tragedi Mei 1998. 

Diskriminasi yang berlangsung selama masa kolonial hingga Orde Baru 

menunjukkan bahwa prasangka sosial dan kebijakan eksklusif dapat menciptakan luka 

sosial yang dalam dan mengancam integrasi nasional. Untuk membangun Indonesia yang 

adil dan inklusif, perlu ada upaya sistematis untuk menghapuskan diskriminasi dalam 

segala bentuknya, mengakui keberagaman sebagai kekuatan bangsa, dan merealisasikan 

nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan bermasyarakat. Sejarah panjang diskriminasi 

terhadap etnis Tionghoa menjadi pelajaran penting bahwa penghormatan terhadap 

keberagaman adalah fondasi utama untuk menciptakan persatuan dan keadilan di 

Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Brown, M. (1997). Causes and implications of Ethnic conict. Dalam Guibernau & Rex, J 

(Eds), The ethnicity reader: Nationalism, Multiculturalism, and migration. Great 

Britain, UK: Polity Press. 

Budiman. (20 Maret 2004). Review buku Prof. Amy Chua. Kompas, h. 45. 

Kristanto, N. A. (2023). Pola Kehidupan Kelompok Etnis Tionghoa Terhadap Diskriminasi 

Pada Masa Orde Baru 1966-1998. Historis: Jurnal Kajian, Penelitian dan 

Pengembangan Pendidikan Sejarah, 8(1), 62-70. 



168 | Pancasila Sebagai Landasan Moral dalam Mengatasi Diskriminasi Etnis: Studi Kasus 

Diskriminasi Terhadap Etnis Tionghoa di Indonesia 

Available at : http://onlinejournal.penacceleration.com/index.php/jhn 

 

Fittrya, L. (2013). Tionghoa dalam diskriminasi orde baru tahun 1967-2000. Jurnal 

AVATARA, 1(2), 159-166. 

Helmi, A. F. & Soedardjo. (1998). Beberapa perspektif perilaku agresi. 

http://avin.staff.ugm.ac.id/data/jurnal/perspektifagresi_avin.pdf 

Heryanto, A. (1999). Ethnic violence in Indonesia: Past and present. Journal of Southeast 

Asian Studies, 30(3), 468-488. 

Juditha, C. (2015). Stereotip dan Prasangka dalam Konflik Etnis Tionghoa dan Bugis 

Makassar. Jurnal Ilmu Komunikasi, 12(1). 

Siregar, A. T. H. (12 Januari 2013). Mempertajam perbedaan, menjalankan toleransi: 

Tentang asimilasi, integrasi, dan taman budaya Tionghoa. 

http://indonesiaseutuhnya.wordpress.com/2013/01/12/mempertajamperbeda

an-menjalankan-toleransi/ 


